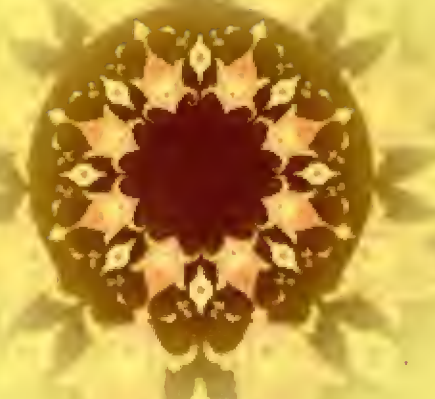


# آسان اصول فہم

اصول فہم کے مبادی کو  
آسان اور سلیمانی اردو زبان میں  
ڈھنڈھین کرانے کی بے شال کتاب



تألیف  
مولانا محمد محی الدین

مکتبہ اللہ شریف

کراچی - پاکستان



علم اصول فقہ کی ابتدائی کتاب

# آسان اصول فقہ

اصول فقہ کے مبادی کو  
آسان اور سلیں اردو زبان میں  
ذہن نشین کرنے کی بے مثال کتاب

تألیف

مولانا محمد مجی الدین



شعبہ نشر و اشاعت

مودودی گارڈنی میری بیبل نرست (مہردا)  
کراچی پاکستان

|                                                                |                                                 |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| کتاب کا نام :                                                  | آسان اصول فقہ                                   |
| مؤلف :                                                         | مولانا محمد مجی الدین                           |
| تعداد صفحات :                                                  | ۹۶                                              |
| قیمت برائے قارئین :                                            | = ۳۵ روپے                                       |
| سن اشاعت :                                                     | ۱۴۳۳ھ/۲۰۱۲ء                                     |
| اشاعت جدید :                                                   | ۱۴۳۲ھ/۲۰۱۱ء                                     |
| ناشر :                                                         | مکتبۃ البشیری                                   |
| چودھری محمد علی چیر ٹیبلیل ٹرست (رجڑو)                         |                                                 |
| Z-3، اوورسیز بیگلوز، گلستان جوہر، کراچی۔ پاکستان               |                                                 |
| +92-21-7740738 :                                               | فون نمبر                                        |
| +92-21-4023113 :                                               | فیکس نمبر                                       |
| www.maktaba-tul-bushra.com.pk :                                | ویب سائٹ                                        |
| www.ibnabbasaisha.edu.pk                                       |                                                 |
| al-bushra@cyber.net.pk :                                       | ای میل                                          |
| +92-321-2196170 :                                              | ملنے کا پتہ                                     |
| مکتبۃ الحرمين، اردو بازار، لاہور۔ پاکستان +92-321-4399313      |                                                 |
| المصباح، ۱۶-اردو بازار، لاہور۔ پاکستان +92-42-7124656, 7223210 |                                                 |
| +92-51-5773341, 5557926 :                                      | بلک لینڈ، سٹی پلازہ کالج روڈ، راولپنڈی۔         |
| +92-91-2567539 :                                               | دارالاہلیت، نزد قصہ خوانی بازار، پشاور۔ پاکستان |
| +92-91-2567539 :                                               | مکتبہ رشیدیہ، سرکی روڈ، کوئٹہ۔                  |

اور تمام مشہور کتب خانوں میں دستیاب ہے۔

## فہرست مضمون

| صفحہ | مضمون                                     | صفحہ | مضمون                              |
|------|-------------------------------------------|------|------------------------------------|
| ۱۸   | امر کے حکم کی کیفیت                       | ۶    | مقدمہ: اصول فقہ کی اہمیت اور ضرورت |
| ۲۱   | اتصال امر کی کیفیت                        | ۶    | اصول فقہ کی تعریف                  |
| ۲۶   | فصل (۳) مامور بہ کا حکم                   | ۸    | حصہ اول کتاب اللہ کے بیان میں      |
| ۲۷   | اقسام قضا                                 | ۸    | باب اول: کتاب اللہ کی تعریف        |
| ۳۲   | مamور بہ کی صفت                           | ۹    | فصل (۱) نظم کی تقسیم               |
| ۳۵   | فصل (۵) نہی کا بیان                       | ۹    | تقسیم اول: اقسام نظم               |
| ۳۷   | فصل (۶) نہی کا حکم                        | ۱۰   | دوسراباب: قسم اول                  |
| ۳۹   | فصل (۷) عام کی بحث                        | ۱۰   | فصل (۱) تعریفات کے بیان میں        |
| ۴۰   | فصل (۸) عام کا حکم                        | ۱۱   | خاص کی قسمیں                       |
| ۴۲   | عام میں تخصیص کی حد                       | ۱۱   | عام کی تعریف                       |
| ۴۵   | فصل (۹) مشترک کے بیان میں                 | ۱۲   | مشترک کی تعریف                     |
| ۴۷   | فصل (۱۰) مُؤوّل کے بیان میں               | ۱۲   | مُؤوّل کی تعریف                    |
| ۴۸   | تیسرا باب: نظم کی تقسیم ثانی              | ۱۳   | فصل (۲) خاص کے حکم کے بیان میں     |
| ۵۰   | فصل (۱)                                   | ۱۳   | فصل (۳) امر کے بیان میں            |
| ۵۲   | فصل (۲) تقسیم ثانی کے مقابلات کے بیان میں | ۱۵   | امر کے معانی                       |

| صفحہ | مضمون                              | صفحہ | مضمون                                |
|------|------------------------------------|------|--------------------------------------|
| ۸۰   | فصل (۳) شرائط راوی                 |      | چوتھا باب: نظم کی تقسیم ثالث کے بیان |
| ۸۲   | دوسرا باب: انقطاع کے بیان میں      | ۵۷   | میں                                  |
|      | تیسرا باب: خبر واحد کے جھٹ ہونے کے | ۵۸   | فصل (۱) حقیقت کے بیان میں            |
| ۸۳   | بیان میں                           | ۶۱   | فصل (۲) ترک حقیقت کے قرآن کا بیان    |
|      | حصہ سوم                            | ۶۳   | فصل (۳) مجاز کا بیان                 |
| ۸۵   | اجماع کے بیان میں                  | ۶۹   | استعارہ کا بیان                      |
|      | حصہ چہارم                          | ۶۹   | فصل (۴) مجاز کا حکم                  |
| ۸۷   | قیاس کے بیان میں                   | ۷۱   | فصل (۵) صریح و کناہ کا بیان          |
| ۸۷   | باب اول: قیاس کی تعریف             | ۷۲   | پانچواں باب: نظم کی تقسیم چہارم      |
| ۸۸   | فصل (۱) قیاس شرعی کی شرائط         |      | حصہ دوم                              |
| ۹۱   | فصل (۲) رکن قیاس                   | ۷۷   | سنت کے بیان میں                      |
| ۹۳   | فصل (۳) احسان                      | ۷۷   | باب اول: سنت کی تعریف                |
| ۹۳   | دعائے تکیل                         | ۷۷   | فصل (۱) تقسیم السنۃ                  |
| ۹۳   | دعائے مقبولیت                      | ۷۹   | فصل (۲)                              |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي زَيَّنَ قُلُوبَنَا بِرِزْنَةِ الْإِيمَانِ وَكَرَّهَ إِلَيْنَا الْكُفْرَ  
وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ، وَرَبَّانَا فِي قَصْرِ الْإِسْلَامِ وَشَيَّدَهُ بِالْأُصُولِ  
الْأَرْبَعَةِ وَالْأُسْتِحْسَانِ. وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأَمِينِ  
إِمَامِ الْأَنْبِيَاءِ خَيْرِ خَلْقِهِ أَحْمَدَ الْمُجْتَبَى مُحَمَّدَ الْمُصْطَفَى سَيِّدِ  
الْإِنْسِنِ وَالْجَانِ.

وَعَلَى إِلَهِ وَصَحْبِهِ وَأَزْوَاجِهِ وَذُرَّيَّاتِهِ وَالْمُجْتَهِدِينَ الْعِظَامِ الَّذِينَ  
يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ  
وَأُولَئِكَ هُمُ الْبَرَّةُ الْكِرَامُ.

اما بعد! بندہ ناچیز محمدی الدین بن مولانا شمس الدین بڑودوی (عفا اللہ عنہ و عن والدیہ  
و مشايخہ) ایک زمانہ سے متینی تھا کہ اصول فقه میں کوئی آسان رسالہ اردو میں ہونا چاہیے، جو  
اصول الشاشی سے پہلے مطالعہ میں آئے جس میں فن کے مسائل صاف اور شستہ زبان میں جمع  
کر دیئے جائیں۔ اس سے ایک فائدہ یہ ہو کہ مسائل ذہن نشین ہو جائیں، اور دوسرا فائدہ یہ ہو  
کہ اصول الشاشی جیسی واقعی واقعیت اور عربی کتاب کے سمجھنے میں رسالہ معاون بن جائے۔ تجربہ  
ہے کہ اس زمانہ میں کم عمر طلبہ اس کتاب کو پڑھتے ہیں تو وہ عبارت کی الجھنوں میں پھنس کر رہ  
جاتے ہیں، علم کے مسائل اور مقصد پوری طرح ان پر واضح نہیں ہوتا۔ دوسرے فنون میں اس  
قسم کے رسائل مرتب ہو چکے ہیں جس سے بڑی حد تک ضرورت پوری ہو گئی ہے، مگر اصول فقه  
میں اب تک کوئی ایسا رسالہ نظر نہیں آیا، اس لیے ناچیز نے ایک مفید رسالہ مرتب کرنے کا ارادہ  
کیا ہے۔ بعون اللہ تعالیٰ و توفیقہ۔

## مقدمہ

## اصول فقہ کی اہمیت اور ضرورت

اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی ہدایت کیلئے اپنا بے مثل کلام سید المرسلین حضرت محمد رسول اللہ ﷺ پر نازل فرمایا اور قیامت تک اس پر عمل کا ہمیں مکلف بنایا، قرآن کریم کی تشریع و اشاعت ہمارے آقانے اپنے آقوال اور افعال سے فرمائی۔ آنحضرت ﷺ کی پوری زندگی قرآن کا زندہ نمونہ ہے، آپ کے آقوال و افعال کے مجموعہ کو احادیث اور سنت کہتے ہیں۔ اللہ جل جلالہ کا کلام بے شمار علوم و مرضائیں پر حاوی ہے اور رسول اللہ ﷺ کا کلام بھی نہایت جامع اور محيط ہے۔

بندوں کے جس قدر اختیاری افعال ہیں ان کے لیے اللہ جل جلالہ کی طرف سے ضرور کوئی حکم لگتا ہے، یعنی بندہ کا فعل حلال ہے یا حرام، مباح یا مکروہ ہے، اسی طرح فرض ہے یا واجب، مُوجبِ ثواب ہے یا باعثِ عقاب و عتاب ہے، اللہ جل جلالہ کے کلام اور رسول اللہ ﷺ کی احادیث میں یہ سب احکام موجود ہیں لیکن کسی فعل پر آیات و احادیث سے کیا حکم لگتا ہے؟ اس کی کیفیت کیا ہے؟ اس کا فیصلہ ہم اسی وقت کر سکتے ہیں جب اصول فقہ پر پوری بصیرت حاصل ہو جائے۔ معلوم ہوا کہ اصول فقہ اصولِ دین ہیں۔ دینِ صحیح کی بنیاد اس علم پر ہے۔

## اصول فقہ کی تعریف

علم اصول فقہ ان قواعد کے جاننے یا ان قواعد کو کہتے ہیں جن سے مکلف بندوں کے افعال کے متعلق احکام شرعیہ کو مفصل دلائل کے ساتھ ثابت کرنے کا طریقہ آ جائے۔

مثال: جیسے پنج وقت نماز کے متعلق ارشاد باری عز اسمہ ہے: ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ لہ "نماز قائم کرو۔" اس خطاب سے نماز کا حکم شرعی اس وقت معلوم ہوگا جب کہ یہ معلوم ہو کہ

﴿اَقِيمُوا﴾ صیغہ امر ہے اور شریعت میں صیغہ امر کی حقیقت کیا ہے۔ اصول فقه میں آیات و احادیث میں وارد ہونے والے الفاظ کی اسی قسم کی حقیقت اور کیفیات کو بیان کیا جاتا ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ آیات قرآنیہ اور احادیث نبویہ سے احکام شرعیہ نکالنے کا طریقہ آ جاتا ہے۔

موضوع: ہر علم کا موضوع وہ چیز ہوتی ہے جس کے عوارض ذاتیہ (احوال) کو اس علم میں بیان کیا جائے۔ جیسے علم طب (ڈاکٹری) کا موضوع جسم حیوانی ہے، کیونکہ جسم کے احوال و کیفیات اس میں بیان ہوتے ہیں۔

پس اصول فقه کا موضوع کلامِ الہی، کلامِ رسول، اور احکام شرعیہ ہیں کہ ان کے احوال و کیفیات کا بیان اس علم میں ہوتا ہے۔

غرض و غایت: احکام شرعیہ کو مفصل دلائل کے ساتھ معلوم کرنا جس سے احکام میں بصیرت اور یقین میں اضافہ ہوتا ہے، اور فلاجِ دارین حاصل ہوتی ہے۔

اصولِ شرع: جب اصول فقه کا موضوع دلائل شرعیہ اور احکام شرعیہ ہیں تو ان کے تفصیلی احوال اب بیان ہوں گے۔ دلائل شرعیہ چار ہیں:

۱۔ کتاب اللہ: وہ آیات جو احکام کے متعلق ہیں۔

۲۔ سنت الرسول: وہ احادیث جو احکام کے متعلق ہیں۔

۳۔ اجماع امت۔

۴۔ قیاس: قیاس سے آیت و حدیث کا کوئی مخفی حکم ظاہر ہوتا ہے۔

سب سے پہلے کتاب اللہ کا ذکر سنئے۔

## حصہ اول

کتاب اللہ کے بیان میں  
باب اول

دلائل شرعیہ میں سب سے اول درجہ کتاب اللہ کا ہے۔

تعریف: کتاب اللہ قرآن کریم کو کہتے ہیں جو سید الانبیا محمد رسول اللہ ﷺ پر اتر، اس کو حضرت جبرایل علیہ السلام نے آپ تک پہنچایا اور رسول اللہ ﷺ کی زبان اطہر سے بلا اختلاف تواتر کے ساتھ نقل ہوتا ہوا ہم تک پہنچا۔

تو اتر: تو اتر کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کریم کو نقل کرنے والے رسول اللہ ﷺ کے عہد سے اب تک ہر دور میں اس قدر ہوئے کہ ان سب کا ایک نقل پر متفق ہو جانا موجب یقین ہے، اور ان سب ہی کا جھوٹ اور غلطی پر اتفاق ناممکن ہے، یہ قرآن وہ ہے جو مصاہف میں موجود ہے۔

اگر کوئی آیت ایسی ہے کہ اس کا حکم منسوخ ہو گیا ہے مگر مصاہف میں منقول ہے تو یہ آیت قرآن ہے، جیسے: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصَيْةً لِأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ اخْرَاجٍ﴾<sup>۱</sup>

اگر کسی آیت کا حکم معمول ہے ہے مگر آیت مصاہف میں منقول نہیں تو یہ آیت قرآن نہیں، جیسے شادی شدہ مرد و عورت زنا کریں تو ان کو سنگسار کرنے کا حکم معمول ہے ہے مگر اس کے متعلق آیت مصاہف میں منقول نہیں۔

کسی آیت متواترہ میں کسی لفظ کا اضافہ یا تغیر جو تو اتر کے ساتھ منقول نہ ہو بعض روایات سے اس کا ثبوت ہوتا ہوا اس اضافہ اور تغیر کو بھی قرآن کریم نہیں کہتے حضرت ابی بن کعب اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما سے ایسی بعض روایات منقول ہیں۔

## فصل (۱)

## نظم کی تقسیم

قرآن کریم نظم (الفاظ) اور معنی کے مجموعہ کو کہتے ہیں۔ صرف معنی پر قرآن کریم کی تلاوت کا ثواب نہیں ملتا اور صرف معنی سے نماز بھی جائز نہیں، نظم قرآن سے ہی معانی سمجھ میں آتے ہیں۔ نظم کا تعلق معانی سے مختلف طریقوں سے ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ لفظ معنی کے لیے وضع ہوا، یہ لفظ اس معنی میں مستعمل ہے، یہ لفظ اپنے معنی کو وضاحت کے ساتھ بتلارہا ہے وغیرہ۔ اس لیے نظم کے معانی کے ساتھ تعلق کے اعتبار سے نظم کی متعدد اقسام بن جاتی ہیں، پھر ان اقسام کی بھی قسمیں ہوتی ہیں، اور ان قسموں کے مختلف نام ہے، اس لیے نظم قرآن کے بھی مختلف نام ہیں۔

## تقسیم اول: اقسامِ نظم

نظم کی اول اچار قسمیں ہیں:

پہلی قسم: لفظ کا کسی معنی کے لیے وضع ہونا۔

وضع کا مطلب یہ ہے کہ ایک لفظ کو کسی کے لیے اس طرح مقرر اور خاص کر دینا کہ جب وہ لفظ بولا جائے تو اس سے وہ معنی سمجھ میں آ جائیں، جیسے لفظ زید ایک خاص ذات انسان کے لیے مقرر کیا جائے، تو جب زید بولا جائے گا وہ شخص سمجھ میں آ جائے گا۔

دوسری قسم: لفظ کا اپنے معنی بتلانے میں ظاہر ہونا یا خفی ہونا۔

تیسرا قسم: لفظ کا کسی معنی میں مستعمل ہونا۔

چوتھی قسم: لفظ سے کسی حکم کا ثابت ہونا۔

دوسرا باب

## قسم اول

نظم کی قسم اول لفظ کو معنی کے لیے وضع کرنے کے اعتبار سے ہے۔ لفظ کی معنی کے لیے وضع مختلف طور پر ہے، اس لیے قسم اول کی چار قسمیں ہو جاتی ہیں:

- ۱۔ خاص ۲۔ عام ۳۔ مشترک ۴۔ موقوٰل۔

## فصل (۱)

## تعریفات کے بیان میں

خاص: اگر لفظ ایک چیز کو بتلانے کے لیے وضع ہوا ہے تو اسکو خاص کہتے ہیں، خواہ ایک ذات کو بتلانے، جیسے: زید واحد کیلئے وضع ہوا، یا ایک نوع کیلئے وضع کیا گیا ہو، جیسے: رجل (مرد) امراء (عورت) فرس (گھوڑا)، یا ایک جنس کیلئے وضع ہوا ہو، جیسے: انسان، حیوان۔

فائدہ: اصولِ فقہ میں ایسے لفظ کو جو ایسے افراد پر بولا جائے جن کی غرض ایک ہونوں کہتے ہیں، جیسے: رجل (مرد) ایک نوع ہے۔ رجل (مرد) اس لیے ہے کہ حاکم بنے، نبوت، امامت، حدود و قصاص میں شہادت صرف مرد کا حق ہے۔ اور امراء (عورت) دوسری نوع ہے وہ محکوم ہے، وہ اس لیے ہے کہ بچے جنے گھر یا مورانِ حجامت دے، دونوں کی غرض جدا ہے۔ اور فرس (گھوڑا) ایک نوع ہے، خواہ نہ ہو یا مادہ دونوں کی غرض بار برداری (بوجھ کھینچنا) ہے۔

ایسا لفظ جو ایسے افراد پر شامل ہو جن کی اغراض جدا ہیں تو ان کو جنس کہتے ہیں۔ جیسے: انسان، مرد و عورت دونوں کو کہتے ہیں، اور "حیوان"، انسان، فرس، بقر کو کہتے ہیں۔

خلاصہ یہ کہ لفظِ خاص افراد کے لیے وضع نہیں ہوا، ایک مفہوم کے لیے وضع ہوا ہے۔ جیسے جب جاءَ الإِنْسَان (انسان آیا) بولیں گے، تو ایک مفہوم (حیوان ناطق) مراد ہو گا کہ حیوان ناطق کی آمد ہوئی، اگر ایک شخص آیا تب بھی جاءَ الإِنْسَان صادق ہے، اور پچاس آدمی آئے تب

بھی صادق ہے۔ ایک آدمی آیا تب بھی حیوانِ ناطق (مفہوم انسان) موجود ہے، اور پچاس میں بھی یہ مفہوم موجود ہے۔ جاءہ الحیوان (حیوان آیا) خواہ ایک بکری آئی، دس گائیں آئیں، یا پانچ آدمی آئے، یا سب آئے (حیوان آیا) کہنا درست ہے، اس لیے کہ حیوان کا مفہوم (متحرک بالارادہ) ایک پر صادق آتا ہے اور سب پر بھی۔ ایسے ہی جاءہ رجل (مرد آیا) خواہ ایک مرد آیا یا چند مرد آئے درست ہے، اس لیے کہ خاص میں افراد پیش نظر نہیں ہوتے، پچاس مرد آئے تب بھی جاءہ رجل درست ہے اس لیے کہ ہر فرد کو رجل کہتے ہیں کیونکہ مفہوم رجل (رجولیت مردانیت) سب میں ہے۔

مسئلہ: اگر لفظ کثرت پر دلالت کرے مگر کثرت محدود ہے تو بھی اس لفظ کو خاص کہتے ہیں، جیسے اعداد: اثنان (دو) ثلثۃ (تین) مائۃ (سو) کیونکہ ان اعداد کا مفہوم مقدار ہے، تو یہ جملہ اعداد مقدار کی ایک ایک نوع کو بتلاتے ہیں: دو ہونا، سو ہونا، ہزار ہونا۔

## خاص کی قسمیں

خاص الفرد: لفظ ایک ایسے مفہوم کو بتلائے جو ذاتِ واحد ہو، جیسے: زید (شخص واحد) تو اس کو خاص الفرد کہتے ہیں۔

خاص النوع: لفظ ایک ایسے مفہوم کے لیے وضع ہوا ہو جس کے افراد کی غرض متعدد ہو تو اس کو خاص النوع کہتے ہیں، جیسے: رجل۔

خاص الجنس: لفظ ایک ایسے مفہوم کے لیے وضع ہوا ہے جس کے افراد کی غرض جدا ہے تو اس کو خاص الجنس کہتے ہیں، جیسے: انسان، حیوان۔

عام کی تعریف: عام اس لفظ کو کہتے ہیں جو متعدد ہم جنس افراد غیر محصور (جس کا عدد مذکور نہ ہو) پر دلالت کے لیے ایک ہی مرتبہ وضع کیا گیا ہو، جیسے: الرجال، المسلمين۔

یعنی عام میں افراد پیش نظر ہیں، جب کوئی حکم الرجال، المسلمين پر آئے گا تو ہر فرد رجل

اور ہر فرد مسلم پر آہے گا۔

اگر لفظ صورت میں واحد ہے مگر افراد کی شرہ پر دلالت کرے تو بھی عام ہے، جیسے: مَنْ (جو بھی عاقل ہو)، هَا (غیر عاقل اشیا)، الْقَوْمُ (بہت سے لوگوں کا مجموعہ)، رَهْطٌ (جماعت)۔

مشترک کی تعریف: ایک ہی واضح نے کسی لفظ کو متعدد مختلف الاغراض چیزوں پر دلالت کے لیے ابتدا ہی سے الگ الگ طور پر وضع کیا ہو تو اس کو مشترک کہتے ہیں، جیسے لفظ عین سورج، گھٹنا، سونا، چشمہ، آنکھ وغیرہ پر دلالت کرتا ہے، لیکن سب معنی پر ایک ساتھ شامل نہیں بلکہ کوئی ایک معنی مراد ہو سکتا ہے، اس لیے کہ ہر معنی کے لیے اس کی وضع الگ ہوئی ہے۔

فائدہ: لفظ صلوٰۃ کے معنی دعا اور نماز دو ہیں مگر یہ لفظ مشترک نہیں، اس لیے کہ پہلے واضح نے اس کو لغت میں ایک ہی معنی دعا کے لیے وضع کیا ہے، پھر عرصہ کے بعد وہ نماز کے معنی میں مستعمل ہوا۔

مُوَوْلٌ کی تعریف: مشترک کے معانی متحملہ میں سے جب کسی موقع پر ایک معنی کسی ایسی دلیل سے معین کر لیے جائیں جو ظنِ غالب کا فائدہ دیتی ہو تو اب مُعین معنی والا لفظ مشترک مُوَوْلٌ بن جاتا ہے، اور اس کو اب مُوَوْلٌ کہتے ہیں، جیسے لفظ قُرْءَۃٌ کے معنی حیض اور طہر ہیں، یہ مشترک ہے۔ آیتِ کریمہ ﴿ثَلَاثَةَ قُرُوْءٍ﴾ میں جب کسی مجتہد نے حیض کے معنی کو مُعین کر لیا اور ثابت کر لیا کہ یہاں ﴿قُرُوْءٍ﴾ سے حیض مراد ہے، تو اب اس لفظ کو تاویل کے بعد مُوَوْلٌ کہتے ہیں۔

## فصل (۲)

### خاص کے حکم کے بیان میں

حکم خاص: لفظ خاص کا اثر یہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے مدلول (معنی) پر بلا احتمال دلالت کرتا ہے جب تک کہ کوئی دلیل دوسرے معنی کا احتمال نہ پیدا کر دے۔ اس لیے خاص کا حکم یہ ہوتا ہے کہ

اس پر عمل کرنا فرض ہو جاتا ہے، اور اس پر اعتقاد فرض ہو جاتا ہے، اس کا منکر کافر ہو جاتا ہے۔ اگر کوئی قرینہ یا مانع موجود ہے جس سے لفظ خاص کے اندر دوسرے معنی کا احتمال پیدا ہو جائے تو اس پر عمل واجب ہوتا ہے، اور اس معنی پر اعتقاد فرض نہیں رہتا، اس کے منکر کو فاسق کہتے ہیں کافرنہیں۔ لفظ خاص پر عمل فرض ہونے کی مثال.....

مثال: آیتِ کریمہ میں لفظ **﴿ثَلَثَةٌ﴾** ہے: **﴿وَالْمُطَلَّقُتُ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةٌ قُرُوءٌ﴾** لہ ”مطلقہ عورتیں تین حیض رک جائیں۔“ یعنی مطلقہ کی عدت تین حیض ہے۔ آیت میں لفظ **﴿ثَلَثَةٌ﴾** خاص ہے۔ اسکی مراد بالکل واضح ہے کہ **﴿ثَلَثَةٌ﴾** بلا کم و بیش (تین) کو کہتے ہیں اس لیے اس پر اتفاق ہے کہ **﴿ثَلَثَةٌ﴾** پر عمل و عقیدہ ضروری ہے۔ لفظ **﴿قُرُوءٌ﴾** مشترک ہے اسکے معنی طہر بھی ہیں حیض بھی ہیں۔ حضرت امام شافعی رضی اللہ عنہ نے لفظ **﴿قُرُوءٌ﴾** کو طہر کے معنی میں موقول کیا اور فرمایا: تین طہر عدت ہے۔ حضرت امام اعظم رضی اللہ عنہ نے لفظ **﴿قُرُوءٌ﴾** کو حیض کے معنی میں موقول کیا اور فرمایا: تین حیض عدت ہے۔

حضرت امام صاحب فرماتے ہیں کہ آیتِ کریمہ میں **﴿ثَلَثَةٌ﴾** آیا ہے اس کے مدلول پر عمل تب ہی ممکن ہے جب **﴿قُرُوءٌ﴾** سے حیض مراد ہو۔ اگر طہر مراد ہو تو **﴿ثَلَثَةٌ﴾** پر عمل نہیں رہتا، تین سے زیادہ طہر عدت ہو جائے گی یا تین سے کم طہر عدت رہ جائے گی، کیونکہ حالت حیض میں طلاق دینا منوع ہے۔

طلاق کا وقت طہر ہے، جس طہر میں طلاق دی اس طہر کے کچھ لمحے تو گذرہی گئے۔ اگر اس طہر کو عدت میں شمار کریں تو تین طہر میں کمی رہ جائے گی، اگر اس طہر کے سوا تین طہر شمار کریں تو تین طہر پر اضافہ ہو جائے گا اور یہ مقتضائے خاص کے خلاف ہے، اس لیے **﴿ثَلَثَةٌ﴾** پر عمل متروک ہوتا ہے۔ اگر حیض مراد لیں تو جس طہر میں طلاق دی ہے اس طہر کے بعد تین حیض مکمل عدت شمار ہو سکتی ہے اور **﴿ثَلَثَةٌ﴾** پر عمل متروک نہیں ہوتا۔ خلاصہ یہ کہ تین کے مدلول پر بلا کم و بیش عمل ضروری ہے۔

لفظ خاص سے احکام شرعیہ کا ثبوت: الفاظ خاص کی مختلف اقسام ہو سکتی ہیں جس طرح اس کی تعریف و امثلہ سے معلوم ہوتا ہے۔ الفاظ خاص میں زیادہ تر احکام شرعیہ کا ثبوت صیغہ امر و نہی سے ہوتا ہے، اس لیے ان دونوں کے متعلق تفصیل ضروری ہے۔

شمس الاممہ سرخی رضی اللہ علیہ فرماتے ہیں: ”اصول فقہ کے بیان میں امر و نہی سب سے پہلے رہنے کا زیادہ حق رکھتے ہیں کیونکہ ان سے ابتداء بڑی اہمیت رکھتی ہے، اور حلال و حرام و دیگر احکام واجبہ کی معرفت و تمیز ان پر موقوف ہے۔“

### فصل (۳)

## امر کے بیان میں

صیغہ امر لفظ خاص ہے، بندوں کو احکام شرعیہ کا مکلف اسی کے ذریعہ بنایا گیا ہے، اسی طرح نہی بھی ہے۔ صیغہ امر کے خاص ہونے کا مطلب یہ ہے کہ یہ صیغہ ایک معنی کے لیے مقرر کیا گیا ہے، یعنی طلب کے لیے۔

طلب کے لغوی معنی کسی شے کا ارادہ و رغبت ظاہر کرنا، خواہ صیغہ بول کر یا کہہ کر یا اشارہ سے، مگر مطلقاً طلب کو امر شرعی نہیں کہتے، شرع میں طلب کا خاص مفہوم ہے۔

تعریف: جب ایک متكلّم خود کو عالی تصور کر کے دوسرے سے کچھ طلب کرے تو یہ امر ہے، جیسے: افعل (کام کرو)۔

اگر دوسرے کو مساوی درجہ کا سمجھ کر طلب کرے تو االتماس ہے، اگر دوسرے کو عالی رتبہ سمجھ کر طلب کرے تو درخواست و دعا ہے۔

اللہ جل جلالہ احکم الیکمین ہیں ان کی طرف سے جو طلب ہو اس کو پورا کرنا از روئے عقل و شرع واجب ہے، خواہ خود باری تعالیٰ سے قرآن کریم میں طلب ہو یا حدیث شریف میں حضور اقدس اللہ علیہ السلام کی طرف سے طلب ہو۔

اللہ جل جلالہ نے سب فرشتوں کو حکم دیا: ﴿إِسْجُدُوا لِلَّادُم﴾ لے شیطان سے بھی طلب ہوئی مگر اس نے سرتاہی کی اور مردود ہو گیا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿مَا مَنَعَكُ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرُتُكَ﴾ لے ”جب میرا حکم ہوا تو سجدہ میں کیا مانع ہوا؟“ معلوم ہوا از روئے شرع اللہ اور رسول کا امر واجب التعمیل ہے۔

امر کا تقاضا: معلوم ہوا کہ امر کسی حکم کو لازم کرنے کے لیے ہوتا ہے، اس کا تقاضا و جوب ہے یعنی اس کی تعمیل لازم ہے۔

اگر کوئی قرینہ یا مانع موجود ہوا اور اس سے یہ معلوم ہو جائے کہ آمر کا مقصد یہاں ایجاد نہیں تو مقام اور سیاق و سباق کے لحاظ سے دوسرے معنی مراد ہوتے ہیں۔

### امر کے معانی

صیغہ امر سولہ (۱۶) معانی میں استعمال ہوا ہے۔

۱۔ ایجاد (لازم کرنا): جب صیغہ امر بولا جاتا ہے تو ذہن ایجاد کی طرف جاتا ہے، جیسے: ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ کے ”نماز قائم کرو۔“ نماز فرض ہوئی۔

۲۔ ندب (مُسْتَحِبٌ ہونا): آخرت میں ثواب کے لیے، جیسے: ﴿فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا﴾ کے ”اگر تمہیں اپنے غلاموں میں نیکی معلوم ہو تو ان کو مکاتب بنادو۔“ یعنی کچھ مال لینے کا عہد کر کے ان کو آزادی کا وعدہ دے دو۔ دیگر قرآن سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ہر نیک غلام کو آزاد کرنا واجب نہیں اس لیے امر استحباب کے لیے ہوا۔

۳۔ اباحت (اجازت دینا): کسی شے کی ممانعت کے بعد اس کی رخصت دینے کے لیے، جیسے: ﴿وَإِذَا حَلَّتُمُ فَاصْطَادُوا﴾ لے ”جب احرام ختم ہو جائے شکار کرو۔“ حالت احرام میں شکار سے منع کیا گیا اب اجازت دی، یہ مطلب نہیں کہ احرام ختم ہونے کے بعد ہر محرم پر شکار کرنا لازم ہے۔

۳۔ تادیب (سلیقہ سکھلانا): اخلاق سنوارنے اور عادت سدھارنے کے لیے، جیسے جناب رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: **كُلُّ مِمَّا يَلْيُكَ بِلَهٗ** ”اپنے نزدیک (سامنے) سے کھاؤ۔“

۵۔ ارشاد: دنیوی امور کی سو جھدیں کے لیے، جیسے: ﴿وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ﴾ ”(اپنے معاملات میں) دو مردوں کو گواہ بنالیا کرو،“ ضروری نہیں۔

۶۔ تهدید: دھمکی دینے اور اظہار غضب کے لیے، جیسے: ﴿أَعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ﴾ تھے ”جو چاہو کرو (پھر خبر لیتے ہیں)۔“

۷۔ انذار: دھمکی کے ساتھ پیغام کی تلقین کے لیے: ﴿فُلْ تَمَتَّعْ بِكُفُرِكَ قَلِيلًا﴾ ”اے پیغمبر! تم کہہ دو کہ اپنے کفر سے کچھ دیر فائدہ اٹھائے۔“

۸۔ تعجیز: عاجز بتلانے کے لیے یعنی تم مطلوبہ کام سے عاجز ہو، جیسے: ﴿فَاتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ﴾ ”اس جیسی ایک سورت بنالا و۔“

۹۔ تفسیر: قابو میں ہونے کو بتلانے کے لیے، کسی شے کو جلدی سے وجود میں لے آنے اور حکم الہی کے مطابق فوراً ہو جانے کو بتانے کے لیے جب اللہ تعالیٰ کسی چیز کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس میں دیر نہیں لگتی وہ ارادہ کے مطابق فوراً وجود پذیر ہو جاتی ہے۔

ارشاد باری ہے: ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوا قَرَدَةً خَسَيْنَ﴾ ”ہم نے ان یہود سے کہہ دیا ہو جاؤ بندرا ذلیل۔“ بندر بن جانا مخلوق کے اختیار میں نہیں، تو اس حکم کا مطلب یہ ظاہر کرنا ہے کہ فوراً وہ بندر ہو گئے۔

۱۰۔ تکوین: وجود میں لانا، کسی شے کو وجود دینے کے لیے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿كُنْ فَيَكُونُ﴾ کے ”ہو جا اور وہ ہو جاتی ہے۔“

۱۱۔ امتنان: احسان بتانا، اظہار نعمت اور احسان کے لیے: ﴿كُلُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمُ اللَّهُ لَهُ۝ ”اللہ نے جو کچھ بخشنا اس کو کھاؤ۔“ وہ رازِ قِنْعَم ہیں سب کچھ ان کا دیا ہوا ہے۔

۱۲۔ اکرام: عزت دینا، عزت دینے کے لیے: ﴿أَدْخُلُوهَا بِسَلَمٍ أَمْنِينَ﴾ لے ”جنت میں امن و سلامتی کے ساتھ آ جاؤ۔“ مہمان کو عزت کے ساتھ کہتے ہیں: آئیے!

۱۳۔ اہانت: بے عزت کرنے کے لیے: ﴿ذُقْ إِنْكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ﴾ لے ”عذاب کچھ! تو تو بڑا بآباعزت شریف ہے۔“

۱۴۔ تسویہ: دو چیزوں کو برابر بتلانے کے لیے: ﴿فَاصْبِرُوا أَوْ لَا تَصْبِرُوا﴾ لے ”صبر کرو یا نہ کرو“ برابر ہے عذاب سے نجات نہیں۔

۱۵۔ اختقار: معمولی اور چھوٹا بتلانے کے لیے: ﴿الْقُوَا مَا أَنْتُمْ مُلْقُونَ﴾ (حضرت موسی علیہ السلام نے جادوگروں سے کہا: ) ”ذُالوکیا ذا لتے ہو،“ یعنی تمہارے جادو کی کوئی حیثیت اور عظمت نہیں۔

۱۶۔ دعا: درخواست کے لیے: ﴿اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي﴾ ”اے اللہ! مجھے بخش دیجیے۔“

۱۷۔ تمنی: آرزو ظاہر کرنے کے لیے: ﴿يَمْلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ﴾ لے جہنمی دار و نہ جہنم سے کہیں گے: ”اے مالک! چاہیے کہ ہمارا پور دگار ہمارا کام تمام کر دے (موت دیدے) موت کی آرزو کریں گے۔“

تنبیہ: کبھی امر بصورتِ خبر ہوتا ہے اور اس سے ایجاد اور زیادہ موکد ہو جاتا ہے۔ یعنی جملہ خبریہ ہوتا ہے، مگر اس جملہ سے کسی کام کی طلب مقصود ہوتی ہے، ایسے امر کی تقلیل نہ کرنے میں نافرمانی ہوتی ہے۔ ایسے امر کی تقلیل زیادہ ضروری ہو جاتی ہے، جیسے ایک شخص نے مجمع میں اپنے ایک عزیز کے متعلق یوں کہا کہ یہ آج قراءت کریں گے تو اس شخص کے لیے قراءت لازم

ہو جائے گی، کیونکہ قراءت نہ کرنے کی صورت میں نافرمانی ہو گی۔

اللہ جل جلالہ کے کلام میں اس کی مثال، جیسے: ﴿وَالْوَالِدُونَ يُرْضِعُنَ أَوْلَادُهُنَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ﴾ لے "ما نکیں اپنے بچوں کو پورے دو سال دودھ پلانکیں گی۔" یعنی بچوں کو دودھ پلانا چاہیے، اگر ماں کسی عذر کے بغیر بچوں کو دودھ نہ پلانے تو اللہ جل جلالہ کی نافرمانی ہے۔

## امر کے حکم کی کیفیت

امر کا حکم ایجاد ہے، یعنی کسی چیز کو بندہ کے ذمہ لازم کرنا۔ جب امر سے ایک چیز بندہ کے ذمہ لازم ہوتی ہے تو یہ جان لینا ضروری ہے کہ ایک مرتبہ امر کرنے سے مطلوبہ چیز کو بار بار کرنا ضروری اور لازم ہے، یا ایک بار کرنے سے امر کی تعمیل ہو جاتی ہے۔ اسی طرح امر کے بعد فوراً اس چیز کو کر لینا ضروری ہے، یا تاخیر کرنے کی اجازت ہے؟ سینے!

امر میں تکرار کا تقاضا نہیں: امر سے کسی چیز کو بار بار طلب کرنا مقصود نہیں ہوتا، ایک بار بھی امر کے مطابق عمل کر لینے سے واجب ادا ہو جاتا ہے۔ اگر کوئی تم سے کہے: پانی لاؤ! تو ایک مرتبہ پانی لے آئے تب بھی تعمیل ہو گئی واجب ادا ہو جاتا ہے، اگر دوبارہ پانی نہ لاؤ تو مستحقِ عتاب نہیں ٹھہرتے جب تک کہ دوبارہ پانی لانے کا حکم نہ کیا جائے، جیسے: ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتُّو الزَّكُوَةَ﴾ لے "نماز قائم کرو اور زکوٰۃ ادا کرو۔" نماز اپنے وقت میں ایک مرتبہ پڑھ لی، زکوٰۃ سال میں ایک مرتبہ دے دی تو فریضہ ساقط ہو گیا۔

متنبیہ: یہ شبہ نہ ہونا چاہیے کہ اللہ پاک کے کلام میں ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتُّو الزَّكُوَةَ﴾ کے نماز اور زکوٰۃ اور دوسرے فرائض کا حکم چند بار آیا ہے تو چند بار نماز پڑھ لینا اور چند بار زکوٰۃ ادا کر دینا کافی تھا، پھر ہر دن میں پانچ بار نماز اور ہر سال میں زکوٰۃ ادا کرنا کیسے فرض ہوا؟ جاننا چاہیے کہ بار بار کی فرضیت ایک بار صیغہ امر سے ثابت نہیں ہوئی بلکہ اس کا دوسرا سبب

ہے۔ اللہ جل جلالہ نے ان عبادات کو کچھ چیزوں کے ساتھ اس طرح متعلق کر دیا (جوڑ دیا) ہے کہ جب وہ چیز وجود میں آئے تو عبادت کا وجود بھی ضروری ہو جائے۔ جیسے اللہ جل جلالہ نے ارشاد فرمایا: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا﴾ لہ "بیشک نماز مومنین پر فرض ہے وقت مقرر میں۔" یعنی نماز کے پانچ اوقات مقرر ہیں جب وہ وقت وجود میں آئیں تو نماز کو وجود میں لانا مومن کا فریضہ ہے، تو نماز کو وقت کے ساتھ متعلق کر دیا۔ اب جب بھی وقت مقرر آتا ہے اللہ جل جلالہ کا فریضہ مومن پر عائد ہو جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے طلب (أَقِيمُوا الصَّلَاةَ كَيْ نَدْعُوكُمْ إِذَا كُمْ) آتی ہے کہ ہمارے فریضہ کو ادا کرو۔

خلاصہ یہ کہ ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ کا حکم تو پہلے سے موجود ہے کہ تم کو نماز پڑھنا ہے مگر کب اور کتنی بار پڑھنا ہے اس کا تذکرہ نہیں۔ دوسری جگہ بتلادیا کہ وقت آئے تب پڑھنا ہے اور ہر وقت ہر روز پڑھنا ہے، اور جب وقت آتا ہے ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ کا حکم لگ جاتا ہے۔ اسی وجہ سے بغیر وقت ہوئے نماز کا ادا کرنا فرض نہیں۔ اور ایک وقت میں کئی بار بھی فرض نہیں، گویا کہ بار بار امر ہوتا ہے اس لیے بار بار نماز کو ادا کرنا فرض ہوتا رہتا ہے۔

اسی طرح ارشاد ہوا کہ "زکوٰۃ دینا ہے" کب دینا ہے؟ کتنی بار دینا ہے؟ کوئی تذکرہ نہیں۔ حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ مقررہ نصاب کے مالک کو نصاب پر سال پورا ہو جانے کے بعد ادا کرنا ضروری ہے۔ توجہ بھی نصاب پر سال پورا ہو گا زکوٰۃ کا ادا کرنا فرض ہو گا اور زکوٰۃ کی ادا نیگی کا حکم لگ جائے گا۔

اور ارشاد ہوا: "حج کرو بیت اللہ کا۔" تو حج فرض ہوا اور ایک بار ادا کرنے سے حج ادا ہو جاتا ہے حج بار بار کرنا ضروری نہیں، کیونکہ اس کا تعلق بیت اللہ (کعبہ) سے ہے۔ بیت اللہ ایک ہے اور اپنی جگہ پر قائم ہے اس لیے دوبارہ حج فرض نہیں۔

امر میں تکرار کا احتمال نہیں: امر سے کسی چیز کو بار بار طلب کرنا مقصود نہیں ہوتا، اسی طرح صیغہ

امر میں بار بار طلب کا اختیال بھی نہیں۔ بھی وجہ ہے کہ امر کے لیے صیغہ امر سے بار بار فعل کو لازم کرنے کی نیت بھی درست نہیں، اور مامور کو ایک امر پر بار بار ایک فعل کی اجازت نہیں۔ اس کی شرعی مثال یہ ہے: ایک شوہر نے اپنی بیوی کی ذات پر طلاق واقع کرنے کا اختیار صیغہ امر سے دیا، جیسے: **طَلِيقٌ نَفْسِكِ**۔ (اپنے اور طلاق واقع کر) تو جس طرح اس امر سے بیوی کو اپنی ذات پر ایک بار طلاق کا اختیار ملتا ہے ایک بار طلاق کے بعد اس امر کے تحت بیوی کے لیے دوبارہ طلاق کا اختیار نہیں اور دوبارہ طلاق واقع نہیں ہوتی، اسی طرح اگر شوہر صیغہ امر سے بیوی کو بار بار طلاق کا اختیار دینے کی نیت کرے تو بھی یہ نیت درست نہیں کیونکہ صیغہ امر میں دوبارہ طلب کا اختیال ہی نہیں ہوتا۔

تنبیہ: فقہائے کرام لکھتے ہیں کہ اگر **طَلِيقٌ نَفْسِكِ** کہتے ہوئے شوہر نے تین طلاق کی نیت کی ہو تو عورت اس کے امر کے ماتحت اپنے پر تین طلاق واقع کر سکتی ہے، مرد کی نیت درست ہے اور عورت خود پر تین طلاق واقع کرے تو تین طلاق ہو جاتی ہے۔

بظاہر یہ مسئلہ بیان کردہ قاعدہ کے خلاف معلوم ہوتا ہے مگر یہ بات نہیں، اور معلوم ہوا کہ ایک بار طلاق کا اختیار ملتا ہے، اگر ایک بار میں ایک ساتھ تین طلاق کی نیت کی ہے اور عورت ایک بار میں تین طلاق خود کو دیتی ہے تو تین طلاق ہو جائے گی۔ اگر عورت تین طلاق علیحدہ واقع کرے یوں کہے کہ ایک طلاق دیتی ہوں، دوسری دیتی ہوں، تیسرا دیتی ہوں تو صرف ایک طلاق پڑے گی، دوسری اور تیسرا بار کی طلاق درست نہیں۔

رہی یہ بات کہ پھر ایک بار میں دو طلاق کی نیت درست ہے یا نہیں؟ تو فقہائے کرام لکھتے ہیں کہ مرد کے لیے **طَلِيقٌ نَفْسِكِ** سے دو طلاق کی نیت درست نہیں، اور عورت خود پر دو طلاق واقع کرے تو بھی درست نہیں۔

دو اور تین میں یہ فرق ایک دوسری وجہ سے ہوا اس میں صیغہ امر کو زیادہ دخل نہیں، وجہ یہ ہے کہ **طَلِيقٌ** صیغہ امر ایک مصدر پر دلالت کرتا ہے۔ **طَلِيقٌ** کا مطلب یہ ہے: **أَطْلُبُ مِنْكِ إِيقَاعَ طَلَاقٍ**، یا **طَلِيقُ طَلَاقًا** (میں تجھ سے طلاق دینا طلب کرتا ہوں) تو ایک مصدر نکرہ پر

دلالت ہوئی۔ مصدر نکرہ فرد ہے، اس کے معنی میں ترکیب نہیں ہے، وہ مفرد ہے ایک (واحد) پرہی دلالت کرتا ہے عدد پر دلالت نہیں کرتا۔ مصدر نکرہ کے اجزاء (حکی) تو ممکن ہیں مگر اس کے افراد نہیں ہوتے، جیسے لفظ قیام (کھڑا ہونا) تو یہ تو کہہ سکتے ہیں کہ تھوڑا کھڑا ہونا زیادہ کھڑا رہنا مگر ایسا نہیں کہہ سکتے: ایک کھڑا ہونا دو کھڑا ہونا تین کھڑا ہونا، ہاں آدھا کھڑا ہونا پورا کھڑا ہونا کہہ سکتے ہیں، جیسے لفظ ماء (پانی) عَسَلُ (شہد) مفرد ہے تو اس کو ایک پانی دو پانی، ایک شہد دو شہد نہیں کہہ سکتے ہاں! تھوڑا شہد زیادہ شہد آدھا اور پورا شہد کہتے ہیں، ایک قطرہ کو بھی پانی اور پورے سمندر کو بھی پانی کہتے ہیں۔ معلوم ہوا مفرد کے حکی کر سکتے ہیں مفرد کو گن نہیں سکتے۔

مفرد کے عدد پر دلالت نہ کرنے کا یہی مطلب ہے جب کہ مفرد لفظ بول کر پورا مدلول مراد ہو، جیسے لفظ پانی سے پوری دنیا کا پانی مراد ہو تو مجموعہ ماء واحد ہے، اور لفظ ماء کا فرد کامل ہے، اور تھوڑا پانی مراد ہو تو اس کو فرد ادنی کہتے ہیں۔ تو ماء بول کر فرد ادنی (تھوڑا) اور فرد کامل (پورا) مراد ہو سکتا ہے۔

جب صیغہ امر مصدر نکرہ پر دلالت کرتا ہے تو لفظ طلاق جو مفرد ہے اس سے فرد ادنی (ایک طلاق) یا فرد کامل (پوری طلاق، تین طلاق کا مجموعہ) جو واحد سمجھ لیا گیا ہے مراد ہو سکتا ہے۔ تین طلاق سے زائد طلاق نہیں، اس لیے تین طلاق پوری طلاق (کل طلاق) ہے اور دو طلاق فرد ادنی بھی نہیں اور فرد کامل (اعلیٰ) بھی نہیں اس لیے مراد نہیں ہو سکتا۔

اگر بیوی باندی ہو تو باندی کی کل طلاق دو ہیں تو اس صورت میں طلّقی کہہ کر دو طلاق کی نیت درست ہے کیونکہ دو طلاق باندی کے بارے میں فرد کامل (اعلیٰ) ہے، یعنی اس کے حق میں دو کو کل مجموعہ طلاق، یعنی واحد سمجھ لیا گیا ہے۔ فرد کامل کو فرد اعتباری بھی کہتے ہیں۔

## اتصال امر کی کیفیت

امر کا اتصال (پورا کرنا) فوراً ضروری ہے یا تاخیر کی گنجائش ہے؟ اس بات کا فیصلہ قرآن سے

ہوتا ہے، اس لیے کہ صیغہ امر صرف طلب فعل پر دلالت کرتا ہے، فوراً تا خیر اس کے مدلول سے خارج ہیں، جیسے کہا: پانی لاو! تو عادت و عرف یہی ہے کہ فوراً لا یا جائے، دعوت کا کھانا تم پکاؤ! اور مخاطب کو معلوم ہے کہ دعوت کل ہے، اس لیے کل کھانا پکایا جائے گا۔

تنبیہ: یہ بیان احکام شرع کی اصل اور بنیاد کی حیثیت رکھتا ہے، عبادتِ موقتہ اور غیر موقتہ کی بحث پر شامل ہونے کی وجہ سے فقہ کے پیشتر دلائل اس پر مبنی ہیں۔ جن عبادات کا امر ہے اس میں بعض عبادات کو ادا کرنا فوراً لازم ہو جاتا ہے اور بعض میں تا خیر کی گنجائش رہتی ہے۔

عبادات غیر موقتہ: وہ عبادات جن کو ادا کرنے کا مطلق امر ہوا اور ان کے لیے ادائیگی کا وقت مقرر نہیں کیا گیا۔ ایسی عبادات کو واجب ہو جانے کے بعد تا خیر سے ادا کرنے کی اجازت ہے، مگر واجب ہوتے ہی فوراً ادا کر لینا مستحب ہے اور زیادہ ثواب کا باعث ہے۔

حضرت امام کرخی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ عبادات کے معاملہ میں احتیاط یہی ہے کہ فوراً ادا کردے بلاعذر تا خیر نہ کرے، خصوصاً زکوٰۃ کو فوراً ادا کرنا چاہیے۔ صیغہ امر کی وجہ سے تو فوراً ضروری نہیں مگر زکوٰۃ کا مقصد فقیر کی حاجت روائی ہے وہ جلد ہونا چاہیے، اس لیے بلاعذر زکوٰۃ میں تا خیر سے گناہ ہوتا ہے۔ فقیر ابو جعفر رضی اللہ عنہ نے حضرت امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ سے زکوٰۃ میں تا خیر کی کراہتِ تحریکی نقل کی ہے، اور حضرات صاحبین سے بھی اس کی تائید منقول ہے۔ عبادات غیر موقتہ یہ ہیں: زکوٰۃ، صدقہ، فطر، کفارات کے روزے، رمضان کے قضاروزے، اور وہ عبادات جن کی نذر کی ہو اور وقت مقرر نہ کیا ہو، جیسے: **لِلّٰهِ عَلَيْ صَوْمٌ** (مجھ پر اللہ کے واسطے ایک روزہ رکھنا لازم ہے)۔

عبادات غیر موقتہ کا حکم: ان عبادات کو خواہ کتنی ہی تا خیر سے کیا جائے وہ ادارہتی ہیں قضا نہیں ہوتی ہیں۔

ان عبادات کی تعین نیت میں ضروری ہے، جیسے زکوٰۃ ادا کرتا ہوں، رمضان کا قضاروزہ رکھتا ہوں وغیرہ۔ ان عبادات کو شروع کرنے سے پہلے ہی ان کی نیت کر لینا ضروری ہے، اگر بغیر

نیتِ زکوٰۃ فقراء کو مال دے دیا اور دے دینے کے بعد نیت کی کہ یہ مال میری زکوٰۃ میں دیا تو زکوٰۃ ادا نہ ہو گی نیت درست نہیں۔ رمضان کے قضا روزہ کی نیت صبح صادق سے پہلے کر لینا ضروری ہے، اگر صبح صادق سے پہلے نیت نہ کی یا مطلق روزہ رکھتا ہوں کہا تو صبح صادق کے بعد قضا کی نیت درست نہ ہو گی۔

عباداتِ موقتہ: وہ عباداتِ جن کی ادا وقتِ مقرر و محدود میں واجب ہوتی ہے ایسی عبادات کی چار قسمیں ہیں:

قسم اول: وہ عبادات جس کا وقتِ مقرر عبادت کو ادا کرنے کے بعد پنج رہتا ہے، یعنی اس عبادت سے اس کے پورے وقتِ مقرر کو بھر دینا ضروری نہیں بلکہ وقتِ مقرر کے تھوڑے سے حصے میں ادا کر لینا کافی ہے، جیسے پانچ وقت کی نماز۔ نماز کے پورے وقت میں فرض نماز پڑھتے رہنا ضروری نہیں۔

ایسی عبادت کا وقت اس عبادت کے لیے ظرف، سبب اور شرط ہوتا ہے۔ ظرف ہونے کا مطلب یہ ہے کہ عبادتِ نماز وقتِ مقرر کے اندر ہو جانا ضروری ہے، شرط ہونے کا مطلب یہ ہے کہ عبادت (نماز) مقررہ وقت سے پہلے درست نہیں ہوتی، اس لیے کہ شرط کے بغیر مشروط کا اعتبار نہیں ہوتا۔ سبب ہونے کا مطلب یہ ہے کہ مقررہ وقت آجائے سے نماز ادا کرنا واجب ہوتا ہے، وقت سے پہلے نماز ادا کرنا واجب نہیں ہوتا۔

اگر کوئی شخص نماز کے وقت سے پہلے مرجائے تو اس وقت کی نماز اس پر فرض نہیں، نماز کا وقت ہو جانے کے بعد وقت کے اندر کوئی شخص مرجائے تب بھی اس نماز کے ترک پر کوئی مواخذہ نہ ہو گا، کیونکہ نماز کے وجوبِ ادا کا سبب وقت کا وہ حصہ ہے جو تحریک سے مشتمل ہوتا ہے، تحریک سے پہلے کا وقت سبب نہیں اس لیے اس سے پہلے ادا کرنا واجب نہیں۔

فائدہ: ابھی معلوم ہو چکا ہے کہ نماز کا وقت نماز کے لیے ظرف ہے تو نماز کو وقت کے اندر ہونا چاہیے، اور وقت نماز کے لیے سبب بھی ہے تو نماز کو وقت کی بعد ہونا چاہیے اس لیے کہ سبب

پہلے ہوتا ہے۔ پورا وقت نماز گذر جانے کے بعد نماز کو فرض ہونا چاہیے لیکن اس صورت میں وقت کی ظرفیت کا تقاضا پورا نہیں ہوتا، اس لیے پورے وقت کو سبب قرار دینے کے بجائے اس جزو کو سبب قرار دیا گیا جو تحریک سے متعلق ہوتا ہے، تاکہ ظرفیت اور سببیت دونوں کا تقاضا پورا ہو جائے۔ قضا نماز کا سبب پورا وقت ہے، قضا کرنے میں ظرفیت پر عمل نہیں ہوتا اس لیے سخت گناہ ہوتا ہے۔

قسم دوم: وہ عبادت جس کا وقت اس کے برابر ہونا نہ رہے، عبادت اپنے پورے وقت کو بھر دے، یہ وقت عبادت کے لیے شرط، سبب اور معیار ہے۔ سبب اس طرح ہے کہ وقت کا ہر ہر جزو عبادت کے ہر ہر جزو کے لیے سبب ہے، جیسے رمضان مبارک کا روزہ، اس کا وقت روزے کی لیے سبب بھی ہے اور معیار بھی ہے۔ معیار ہونے کا مطلب یہ ہے کہ دو روزے ایک وقت میں ادا نہیں ہو سکتے، صحیح صادق سے غروب آفتاب تک کا پورا وقت ایک روزہ سے پُر ہے۔ رمضان کے مہینہ میں یہ وقت اللہ جل جلالہ کی طرف سے فرض روزہ کے لیے معین ہے، اسی لیے غیر رمضان کا روزہ رمضان میں جائز نہیں، اور صحیح صادق سے پہلے رمضان کے روزہ کی نیت کر لینا واجب نہیں نصف نہار سے پہلے نیت کر لی تو روزہ صحیح ہو جائے گا، اگر مطلق روزہ کی یا رمضان کے سوا دوسرے کسی واجب روزے کی نیت کی ہو، جیسے نذر کا روزہ یا کفارہ کا روزہ تب بھی رمضان کا روزہ شمار ہوگا۔ اگر بالکل روزہ کی نیت ہی نہ ہو تو شام تک بھوکار ہنے سے بھی روزہ نہ ہو گا کم از کم مطلق روزہ کی نیت شرط ہے۔

قسم سوم: وہ عبادت کہ وقت اس کے لیے معیار تو ہو مگر سبب نہ ہو جیسے کسی مقرر دن میں روزہ رکھنے کی نذر کرنا، مخصوص دن میں روزہ کی نذر کرنے سے وہ دن اس روزہ کے لیے معین ہو جاتا ہے اور اس دن روزہ رکھنا واجب ہو جاتا ہے۔ مخصوص دن روزہ کا معیار تو ہوتا ہے مگر سبب نہیں ہوتا، نذر کے روزہ کا سبب نذر کرنا ہے: **لِلّهِ عَلَيْ اُنْ اَصُومُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ** کہا اس لیے روزہ واجب ہوا۔

حکم: اس عبادت کا حکم یہ ہے صحیح صادق سے پہلے نیت ضروری نہیں، اگر نصف نہار سے پہلے نیت کر لے تو کافی ہے، مطلق نیت صوم سے بھی روزہ ادا ہو جائے گا اور نفل کی نیت سے بھی ادا ہو جاتا ہے۔ اگر صحیح صادق سے قبل کوئی نیت نہیں کی پھر نصف نہار سے پہلے دوسرے کسی واجب کی نیت کی تب بھی نذرِ معین کا روزہ ہی شمار ہوتا ہے۔ ہاں اگر صحیح صادق سے پہلے دوسرے واجب روزہ کی نیت کی ہو تو جس روزہ کی نیت کی وہ ادا ہو گا نذر کا قضا ہو جائیگا۔ رمضان کے روزہ اور نذرِ معین کے روزہ میں یہی فرق ہے کہ رمضان میں صحیح صادق سے پہلے دوسرے واجب کی نیت کے باوجود رمضان کا روزہ شمار ہوتا ہے۔

قسم چہارم: وہ عبادت جس کا وقت اس کے لیے ایک اعتبار سے معیار کی طرح ہے اور دوسرے اعتبار سے ظرف کی طرح ہے، جیسے حج ہے۔ حج کا وقت شوال، ذی قعدہ اور ذی الحجه کے دس دن ہیں، اس اعتبار سے ایک ہی سال ان مہینوں میں دو حج ادا نہیں ہو سکتے ہیں تو حج کا وقت حج کے لیے معیار جیسا ہوا، اور اس اعتبار سے کہ حج کے ارکان حج کے پورے وقت کا استیعاب نہیں کرتے (حج کے افعال پانچ دن ۹، ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۳ میں پورے ہو جاتے ہیں) حج کا وقت حج کے لیے ظرف کی طرح ہے۔

حضرات شیخین رحمۃ اللہ علیہم فرماتے ہیں کہ احتیاط اسی میں ہے کہ جس سال حج فرض ہوا سال ادا کر لینا چاہیے، بلاعذر تاخیر سے گناہ ہوتا ہے۔

حکم: اس عبادت کا حکم یہ ہے کہ جب بھی اس کو ادا کیا جائے ادا ہے قضا نہیں۔ مطلق حج کی نیت سے حج فرض ادا ہو جاتا ہے بشرطیکہ حج فرض ہو چکا ہو، کیونکہ وقت معیار جیسا ہے جس طرح کہ رمضان کا روزہ مطلق نیت سے ادا ہو جاتا ہے۔ اور اس لیے بھی کہ ایک مومن پر حج فرض ہونے کے باوجود وہ مشقت برداشت کر کے نفل ادا نہ کرے گا جب کہ فرض کا ثواب زیادہ ہے اور اس کے ترک پر عقاب بھی سخت ہے، اس لیے مطلق نیت سے ادا شدہ حج کو فرض ہی قرار دیا گیا ہے۔

اگر حج فرض ہونے کے باوجود نفل کی نیت کرے تو اس صراحت کی وجہ سے حج نفل ہو گا فریضہ ادا نہ ہو گا، کیونکہ حج کا وقت ظرف کی طرح بھی ہے اس لیے نفل کی نیت درست ہے جس طرح نمازِ فرض کے وقت میں فرض سے قبل نفل نماز جائز ہے۔

### فصل (۲)

## امور بہ کا حکم

امور بہ کو بجالانا و طرح ہوتا ہے: ادا اور قضا۔

ادا کا مطلب یہ ہے کہ امر سے مطلوب چیز بعینہ دی جائے، یعنی وہی امور بہ بجالا یا جائے جس کا حکم ہوا ہے، جیسے نماز کو اس کے وقتِ مفروض (مقرر) میں پڑھ لینا۔

قضا کا مطلب یہ ہے کہ امر سے واجب شدہ چیز کا مثل دیا جائے۔ بندہ کے ذمہ جو امور بہ لازم ہو چکا ہے وہ نہ دیا جاسکا تو اپنی طرف سے اس کا مثل (بدل) دے کر واجب کو ذمہ سے ساقط کرنا، جیسے نماز کو اس کے وقتِ مفروض سے موخر کر کے پڑھنا۔ موخر شدہ نماز جس وقت میں پڑھی جائے اس وقت میں اللہ جل جلالہ کی طرف سے یہ نماز فرض نہیں، تو مصلیٰ ایک ایسی نماز پیش کر رہا ہے جو اس وقت میں لازم نہیں اور خاص وقت کی نماز ادا کرنا ممکن نہیں، اس لیے کہ یہ نمازِ وقت کی نماز کے بجائے اپنی طرف سے پیش کر رہا ہے، اسی کا نام قضا ہے۔

قضا پڑھنا فرض ہے، یہی وجہ ہے کہ آج کی ظہر کی نماز کل کی ظہر کی نماز کا بدل نہیں بن سکتی کیونکہ آج کی نماز اس وقت میں اللہ جل جلالہ کی طرف سے فرض ہے، اور کل کی ظہر کا بدل بندہ کو اپنی طرف سے پیش کرنا ہے۔

فائدہ: عام محاورہ میں قضا کو ادا اور ادا کو قضا کہتے ہیں، اس میں کوئی حرج نہیں۔

اقسام ادا: ادا کی دو قسمیں ہیں: ۱۔ اداء ممحض ۲۔ اداء غیر ممحض۔

اداء ممحض (خاص ادا) کی دو قسمیں ہیں: ۱۔ اداء کامل ۲۔ اداء قاصر۔

ادائے کامل: جب مامور بہ کو ان تمام اوصاف کیساتھ بجالا کیں جن اوصاف پر بجالانا م مشروع ہوا ہے یہ ادائے کامل ہے، جیسے نماز بجماعت کے پوری نماز جماعت کے ساتھ ادا کی ہو۔

ادائے قاصر: جب مامور بہ کو اوصاف کے نقصان کے ساتھ ادا کریں تو ادائے قاصر ہے (سبوق کی نماز) یہ ادا قاصر ہے۔ سبوق جو نماز تہا پڑھتا ہے وہ نماز کا شروع حصہ ہوتا ہے۔

ادائے غیر مُحض: وہ ادا جس میں شائبه قضا ہے قضا کے مشابہ ہے، جیسے نماز کے آخری حصہ کو وصف کے نقصان کے ساتھ ادا کرنا (لاحق کی نماز) ایک شخص پہلے سے امام کے ساتھ جماعت میں شریک ہوا درمیان میں نیند آگئی اور امام کے سلام کے بعد بیدار ہوا یا وضو ثبوت گیا، وضو کرنے کے لیے گیا اور امام نے اپنی نماز پوری کر لی تو اس مقتدی کو اپنی باقی نماز پوری کرنا ہے، اور مقتدی کی طرح قراءت کے بغیر پڑھنا ہے کہ لاحق امام کے پیچھے ہی شمار ہوتا ہے۔ لاحق کی نماز وقت میں ہے اس لیے ادا ہے لیکن امام کے ساتھ تحریمہ کی بنا پر امام کی متابعت اور معیت ارکان صلوٰۃ میں لازم ہوئی تھی۔ متابعت (افتدا) تو باقی ہے مگر معیت (ساتھ میں پڑھنا) باقی نہیں تو لاحق متابعت کا مثل ادا کر رہا ہے، اس لیے یہ ادائے قضا کے مشابہ ہے بالکل قضا تو نہیں کیونکہ نماز وقت میں پڑھ رہا ہے، اور اصل نماز باقی ہے صرف وصفِ معیت فوت ہوا ہے اس لیے اس قسم کو ادا شبیہ بالقضا ناء کہتے ہیں۔ یہ دراصل ادا ہی ہے، تو اس طرح ادا کی کل تین قسمیں بن جاتی ہیں۔

### اقسام قضا

قضا کی بھی دو قسمیں ہیں: ۱۔ قضاۓ مُحض ۲۔ قضاۓ غیر مُحض۔

۱۔ قضاۓ مُحض: خالص قضا جس میں ادا کے ساتھ کوئی مناسبت نہ ہو، حقیقت میں نہ حکم میں۔ اس نوع کی دو قسمیں ہیں:

۱۔ قضاۓ بہمث مُعقول: واجب کا مثل ادا کرنا جب کہ از روئے عقل واجب کے ساتھ اس کی مماثلت سمجھ میں آجائے، جیسے نماز کا مثل نماز۔

۲۔ قضا بمثل غیر معقول: واجب کا ایسا مثل دینا جس کی واجب کے ساتھ ممااثت از روئے عقل سمجھ میں نہ آتی ہو، مگر شریعت نے اس کو مثل قرار دیا ہو، جیسے روزہ کا بدل فدیہ کے روزہ کی حقیقت کھانے سے احتراز اور فدیہ کی حقیقت کھانا کھانا، مناسبت عقل میں نہیں آتی مگر شرعاً ممااثت ہے۔

۳۔ قضاۓ غیر محسن: جس میں ادا کے ساتھ مشابہت ہو، اس کو قضا شبیہ بالاداء بھی کہتے ہیں۔  
قضا شبیہ بالاداء: واجب کا مثل دینا، مگر مثل میں عین (اصل) کے ساتھ مشابہت ہوتی ہے (ادا کی طرح ہے)۔

جیسے تکبیراتِ عید کو رکوع میں کہہ لینا، عید کی نماز میں امام کو رکوع میں پایا، تکبیراتِ زوائد کہہ کر رکوع میں شامل ہونے کا وقت نہیں ہے تو حکم یہ ہے کہ تکبیرِ تحریکہ کہہ کر رکوع میں شریک ہو جائے اور رکوع میں تکبیراتِ زوائد کہہ لے۔

تکبیراتِ زوائد کی علیحدہ قضا نہیں ہے، کیونکہ نماز سے باہر عبادت کی حیثیت سے اس کا کوئی مثل نہیں، تکبیرات کا محل قیام ہے وہ فوت ہو چکا ہے، اور رکوع قیام کے مشابہ ہے کہ مصلی کا نصف بدن رکوع میں قائم رہتا ہے، نماز میں رکوع کو پالینا قیام کے پالینے کے قائم مقام ہے، تکبیرات کو رکوع میں کہنا اپنی جگہ سے ہٹ جانے کی بنا پر قضا ہے اور رکوع قیام کے معنی میں ہے اس لیے تکبیرات رکوع میں ادا جیسی ہیں گویا محل میں ادا ہو رہی ہیں۔ یہ قضا کی تین قسمیں ہیں، اور ادا کی بھی تین قسمیں ہوئیں، کل چھ قسمیں ہوئیں۔

جس طرح حقوق اللہ (عبادات) میں ادا اور قضا کی مذکورہ اقسام بنتی ہیں، اسی طرح حقوق العباد (معاملات) میں بھی مذکورہ چھ قسمیں چلتی ہیں۔

حقوق العباد کی مثالیں:

ادائے کامل: مخصوص بیان میں کو بعینہ واپس دے دینا۔

ادائے قاصر: مخصوص بیان میں کو نقص کے ساتھ دینا۔

کسی کا غلام غصب کر لیا، غاصب کے یہاں پہنچنے کے بعد غلام نے کسی کامال ہلاک کر دیا جس کی وجہ سے غلام پر دین ہو گیا، یا غلام نے کسی کو مار دیا جس کی وجہ سے دیت یا قصاص لازم آگیا تو غلام کی قیمت گھٹ گئی، یا کسی کی بکری غصب کر لی، بکری غاصب کے یہاں بیمار ہو گئی یا ٹانگ ٹوٹ گئی جس کی وجہ سے قیمت میں نقصان آگیا، تو معیوب بکری دینا یا ایسا غلام واپس دینا اداۓ قاصر ہے۔ اسی طرح کسی کا کھانا اٹھا لایا اور وہی کھانا مالک کو کھلا دیا تو خمان ساقط ہو جائے گا، یہ بھی اداۓ قاصر ہے۔

ادا شبيه بالقضاء: دوسرے کے غلام کو بیوی کا مہر قرار دے کر نکاح کیا۔ جیسے کہا: ”اس (اشارہ کر کے) غلام کے عوض (مہر بنانے کر) تجھ سے نکاح کرتا ہوں۔“ اور حقیقت میں مہر بناتے وقت وہ غلام اس کا نہیں تھا، مگر نکاح کے بعد اصل مالک سے غلام خرید کر زوجہ کے مہر میں دے دیا اس لیے اس کو ادا ہی کہیں گے، کیونکہ جس غلام پر عقد ہوا ہے وہی دے رہا ہے اور زوجہ کو قبول کرنا لازم ہے، لیکن عقد کے وقت یہ غلام غیر کا مملوک تھا خریدنے کے بعد شوہر کا مملوک ہوا اور زوجہ کو دینے کے بعد زوجہ کی ملک میں آیا۔ چنانچہ وصف کے اعتبار سے یہ وہ غلام نہیں جس کی طرف عقد میں اشارہ ہوا تھا کہ عقد کے وقت وہ غیر کا تھا اور زوجہ کو ملتے وقت شوہر کا ہے۔

ملک کے تغیر سے عین کے اندر تغیر آ جاتا ہے گویا کہ چیز بدل جاتی ہے، حدیث شریف میں ہے:

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَتَيَ بِلَحْمٍ، قَالَ: مَا هَذَا؟ قَالُوا شَيْءٌ تُصْدِقُ بِهِ عَلَى بَرِيرَةَ فَقَالَ: هُوَ لَهَا صَدَقَةٌ وَلَنَا هَدِيَّةٌ. لے

”حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے حضور اقدس اللہ علیہ السلام کے یہاں گوشت آیا، دریافت کیا: یہ کیا ہے؟ کہا: کچھ (گوشت) ہے جو حضرت بریرہ (نبی اللہ علیہ السلام کی خادمہ) کے پاس صدقہ میں آیا ہے، تو آپ نے ارشاد فرمایا: ان کے لیے صدقہ ہے (اور وہ ہم کو دیں) تو ہمارے لیے ہدیہ ہے۔“

معلوم ہوا ملک بد لئے سے عین میں حکماً تغیر آ جاتا ہے، وصف میں تغیر کے اعتبار سے یہ غلام دینا

قضا ہے مگر ذاتِ غلام وہی ہے اس لیے ادا ہے، اس کو ادا شبیہ بالقضاء کہتے ہیں۔

قضا بمشتمل معقول کامل: کسی کی چیز غصب کر لی اور ہلاک کر دی، پھر اس کا مثل صوری ادا کر دیا جیسے کسی کی گھڑی لے کر توڑ دی پھر اس جیسی گھڑی دے دی تو قضاۓ کامل ہو گی۔

قضا بمشتمل معقول قاصر: چیز ایسی ہے کہ اس کا مثل صورتا نہیں، جیسے بکری مارڈا لی تو دوسری بکری اس کا مثل نہیں (ایک بکری سب اوصاف میں دوسری بکری جیسی نہیں) ایسی صورت میں مثل معنوی (قیمت) دیا جاتا ہے، یہ قضا بمشتمل معقول قاصر ہے۔

قضا بمشتمل غیر معقول: جیسے خطاۓ کسی انسان کو مار دیا، یا کسی کا ہاتھ پیر توڑ دیا تو دیت (مال) لازم ہو گی، انسان اور مال میں کوئی مماثلت نہیں، اسی طرح اعضاۓ انسانی اور مال میں از روئے عقل کوئی مناسبت نہیں معلوم ہوتی نہ صورت میں نہ معنی میں، کیونکہ انسان مالک ہے، مال انسان کا مملوک ہے، مگر انسانی جان مفت میں ضائع نہ جائے اس لیے اللہ جل جلالہ نے یہ بدلہ تجویز کیا ہے، یہ قضا بمشتمل غیر معقول ہے۔

قضا شبیہ بالاداء: اگر کسی نے ایک عورت سے کسی غیر معین غلام کو مہر ٹھہرا کر نکاح کیا، مہر میں غیر معین غلام جائز ہے، اوسط قسم کا غلام واجب ہے۔ اگر دیدیا تو مہرا دا سمجھا جائے، اور اگر درمیانہ غلام کی قیمت مہر میں دی تو یہ قضا ہے اس لیے کہ عین واجب نہیں بلکہ مثل واجب ہے مگر ادا جیسی ہی ہے۔

وجہ یہ ہے کہ مہر میں کوئی بھی اوسط قسم کا غلام واجب ہوا ہے، اوسط کا فیصلہ بلا قیمت نہیں ہو سکتا ہے، اس لیے اوسط غلام ادا کرنا ہوتا بھی قیمت ہی کو بنیاد بنانا پڑے گا، تو گویا کہ اصل واجب قیمت ہوئی، قیمت غلام سے مقدم آئی۔ اور غلام دیا جائے گا تب بھی قیمت کی بنیاد پر دیا جائے گا، اس لحاظ سے قیمت دینا بھی گویا کہ ادا ہے، اسی لیے اس کو قضا شبیہ بالاداء کہتے ہیں۔

فائدہ: ادا جس سبب (امر) سے ثابت ہوئی ہے اکثر اصولیں کی نزدیک قضا بھی اسی سبب سے واجب ہوتی ہے، قضا کے مطالبہ کے لیے دوسری نص کا آنا لازم نہیں۔ نماز کی قضا کے لیے

﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ اور روزہ کی قضا کے لیے ﴿كِتَبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ﴾ لے کافی تھا، جب بندہ اصل واجب کا مثل اپنی طرف سے بطور قیمت پیش کرنے پر قادر ہے صرف واجب کو اصل وقت میں فضیلت کے ساتھ پیش کرنے سے عاجز ہے کہ فضیلت اصل وقت کا کوئی مثل نہیں تو اصل واجب کے مطالبہ کا بندہ کے ذمہ باقی رہنا اور وقت کے مطالبہ کا ساقط ہو جانا ایک معقول بات ہے۔ اس لیے نماز روزہ کی قضا کے بارے میں کوئی نص نہ آتی تب بھی ان کی قضا واجب ہی رہتی لیکن اللہ جل جلالہ نے روزہ کی قضا کے لیے آیت نازل فرمائی: ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِنْ أَيَّامٍ أُخْرَ﴾ ”تم میں سے کوئی شخص بیمار ہو جائے یا سفر میں چلا جائے تو اسی قدر روزہ دوسرے دنوں میں رکھ لے۔“ اور نماز کے بارے میں سرکار دو عالم اللہ عزیز نے ارشاد فرمایا: مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أَوْ نَسِيَّهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا۔ ”جو شخص نماز چھوڑ کر سور ہے یا بھول جائے تو جس وقت یاد آجائے نماز پڑھ لینا چاہیے۔“

ان دونوں نصوص میں مثل واجب کا مطالبہ ہے اور فضل وقت کا مثل نہ ہونے کی وجہ سے مطالبہ نہیں، اور جب نص میں یہ دو باتیں آگئیں اور معقول ہیں تو اس کی بنیاد پر دوسرے واجبات جیسے نذرِ معین کا روزہ اور منذ و نماز اور منذ و راعتنا کاف کی قضا کو بھی واجب قرار دیں گے، اور ان کے قضا کے لیے نئی نص کی ضرورت نہیں ہے۔

صرف قضا بمثل غیر معقول کے لیے مستقل نص کی ضروری رہتی ہے، کیونکہ مثل غیر معقول کی تجویز بندوں کے اختیار میں نہیں تو جب تک نص نہ ہو اس کا فیصلہ نہیں ہو سکتا، جیسے قتل خطا میں جان کا بدلہ مال یا اعضا ی انسانی کا بدلہ مال ہے کیونکہ اس کے متعلق نص موجود ہے، اگر یہ نص موجود نہ ہوتی اس کی قضا اپنی عقل کے مطابق لازم نہ ہوتی۔

یہی وجہ ہے کہ قتلِ عمد میں جب تک قاتل قصاص (جان) دینا چاہیے اس پر دیت لازم نہیں

کر سکتے کہ دیت صرف قتلِ خطا میں آئی ہے اور غیر معقول ہے، اس کو قتلِ عمد میں قاتل پر لازم نہیں کیا جاسکتا، ہاں اگر قاتل دیت (مال) دینے پر راضی ہو اور مقتول کے ورثا قصاص نہ لینا چاہیں تو صلح کے طور پر قاتل سے دیت لینا جائز ہوتا ہے۔

### مامور بہ کی صفت

جب مامور بہ کو بجالانے کی کیفیت معلوم ہوئی تو اب یہ جان لینا چاہیے کہ مامور بہ میں حسن ہوتا ہے۔ اللہ جل جلالہ حکیم ہیں، بے عیب ہیں اور حکیم بے عیب جب کسی بات کا حکم کرتا ہے تو اس بات میں کوئی نہ کوئی خوبی ضرور موجود ہوتی ہے، اور وہ بات معیوب اور بری نہیں ہو سکتی۔ اور جب حکیم کسی بات سے روکتا ہے تو اس بات میں ضرور کوئی قباحت ہوتی ہے۔ اس لیے اللہ جل جلالہ جس چیز کا امر فرمائیں وہ ضرور اچھی ہے، بظاہر اس میں قباحت ہی کیوں نہ ہو اس کو بجالانا باعثِ ثواب ہوتا ہے۔ اور ممنوع چیز بری ہی ہوتی ہے خواہ وہ کتنی ہی بھلی معلوم ہو اس کو کرنا موجبِ عتاب ہوتا ہے۔

مامور بہ کی اقسام: مامور بہ کی دو قسمیں ہیں:

اول: وہ مامور بہ جو بذاتِ خود اچھی ہو اور خوب ہو، اس کو حسنِ لعینہ کہتے ہیں۔

دوم: وہ مامور بہ جس میں خوبی دوسری چیز سے پیدا ہوتی ہو، اس کو حسنِ غیرہ کہتے ہیں۔

حسنِ لعینہ کی دو قسمیں ہیں:

۱۔ وہ مامور بہ جس کے ماذہ (اصل) اور اجزا میں حسن ہو، جس کی وجہ سے مامور بہ ہمیشہ حسن کے ساتھ رہتا ہے (ہمیشہ اچھار رہتا ہے) یعنی مامور بہ اور اس کی صفتِ حسن میں اتحاد ہوتا ہے، صفتِ حسن مامور بہ سے جدا نہیں ہوتی، جیسے ایمان (دل سے حق کی تصدیق) جب بھی ہوگا خوب ہوگا۔ اسی وجہ سے ایمان ایسا مامور بہ ہے کہ بندہ ہمیشہ اس کا مکلف رہتا ہے کبھی اس کو ترک کرنے کی اجازت نہیں، بندہ کے ذمہ سے ساقط نہیں ہوتا خواہ اس کو قائم رکھنے کے لیے جان دے دینا پڑے، کیونکہ دل سے اللہ جل جلالہ کی تصدیق اچھی ہی ہے کبھی حسن سے خالی نہیں ہوتی

ہے۔ اور جیسے نماز کہ اس کا ہر ہر جز حسن والا ہے کیونکہ اس میں رب کریم کی تعظیم ہے، اور باری تعالیٰ کی تعظیم اچھی بات ہے، نماز عذر کے وقت اللہ کی طرف سے ساقط ہوتی ہے۔

۲۔ حسن لعینہ کی دوسری قسم وہ ہے کہ حسن تو اس کی ذات میں ہی ہوتا ہے مگر ایک واسطے سے یہ حسن ذات میں آتا ہے، اس لیے اس قسم کو ملحق بحسن لعینہ کہتے ہیں (پہلی قسم میں حسن ذات میں کسی واسطے کے بغیر ہوتا ہے) جیسے زکوٰۃ روزہ حج۔ زکوٰۃ بظاہر مال کو ضائع کرنے کی صورت ہے اور اس اضاعت میں بظاہر کوئی خوبی نہیں مگر اللہ تعالیٰ کے حکم سے اللہ جل جلالہ کا نائب بن کر فقیر کی ضرورت پوری کی ہے، اس لیے اضاعت انفاق بن جاتی ہے، اور اس میں خوبی آ جاتی ہے اور موجب ثواب بن جاتی ہے۔ معلوم ہوا زکوٰۃ میں حاجت فقیر سے حسن آیا، اگر حاجت نہ ہوتی تو زکوٰۃ سے اس کا دفع نہ ہوتا اور زکوٰۃ میں کوئی فضیلت نہ ہوتی۔ اس لیے یہی سمجھنا چاہیے کہ زکوٰۃ میں حسن کا واسطہ اور سبب حاجت فقیر ہی ہے، مگر یہ حاجت اللہ جل جلالہ کی پیدا کردہ ہے، فقیر یا غنی کا اس میں اختیار نہیں، اس لیے حسن کا یہ واسطہ نہ ہونے کے برابر ہے، یہی وجہ ہے کہ اس قسم کو حسن لعینہ کہتے ہیں ورنہ حسن لغیرہ بن جاتی۔

اسی طرح روزہ ہے کہ بظاہر خود کو بھوک میں گرفتار کرنا ہے اور ہلاکت میں ڈالنا ہے، مگر اس بھوک سے سرکش نفس قابو میں آتا ہے، سرکش نفس کا مغلوب ہونا بھوک میں حسن پیدا کرنا ہے۔ معلوم ہوا کہ روزہ میں حسن دراصل شہوت نفس سے ہی آیا ہے اگر شہوت نہ ہوتی تو سرکشی اور معصیت نہ ہوتی، نہ اس کو مغلوب کرنے کی ضرورت ہوتی، اس لیے شہوت ہی کو واسطہ اور سبب سمجھنا چاہیے۔ فرشتوں میں شہوت نہیں تو ان کے روزہ کا کوئی امتیاز اور فضیلت بھی نہیں۔ لیکن شہوت کا واسطہ کا لعدم ہے کیونکہ نفس کی شہوت اللہ جل جلالہ کی تخلیق ہے، بندہ کے فعل کو اس میں دخل نہیں، اس لیے ملحق بحسن لعینہ ہوا۔

حج بظاہر مسافت بعیدہ کو قطع کرنا ہے اور اتعاب نفس (نفس کو تھکانا) ہے، اور حج احرام طواف وقوف عرفات وغیرہ کا نام ہے جو بظاہر عبث معلوم ہوتے ہیں، مگر یہ سب کچھ شرافت والے عظمت والے بیت اللہ کی خاص زیارت کے لیے ہوتا ہے اس لیے اس میں حسن آگیا ہے۔

بیت اللہ کی یہ حرمت اللہ ﷺ کی عنایت کردہ ہے، اس لیے اس کی زیارت کے افعال موجبِ ثواب بن گئے، مگر شرافتِ بیت کا واسطہ کا عدم ہے اس لیے محققِ حسن لعینہ ہوا۔ فائدہ: آذار کے وقت یہ عبادات ساقط ہو جاتی ہیں۔

حسن لغیرہ: مامور بہ حسن لغیرہ کی دو قسمیں ہیں:

اول مامور بہ میں حسن غیر کی وجہ سے ہوتا ہے اور وہ غیر مامور بہ سے بالکل جدا ہوتا ہے غیر کا وجود مامور بہ کے بعد ہوتا ہے، اور مامور بہ میں صفتِ حسن غیر کے وجود کے بعد آتی ہے، جیسے نماز کا فرض وضو کہ وضو بظاہر نظافتِ اعضا کا نام ہے اور پانی کی اضاعت ہے۔ اعضا پر میں نہیں پھر بھی پانی کا استعمال یہ اضاعت ہوئی، مگر اس طرح نظافتِ اعضا سے نماز ادا ہوتی ہے جو اہم عبادت ہے، اس لیے وضو میں بھی عبادت کا رنگ آگیا ہے۔ وضو کے لیے فرضیت کا مقام نماز کی فرضیت کے بعد ہے، اسی لیے جن لوگوں سے نماز ساقط ہو جاتی ہے وضو بھی ساقط ہو جاتا ہے؟ جیسے حیض و ای عورت۔ اور کسی نے وضو کیا مگر نماز نہ پڑھی تو بھی وضو کے حسن و ثواب میں نقصان آ جاتا ہے، وضو میں حسن نماز سے آیا اس لیے حسن لغیرہ ہوا۔

دوسرا مثال سعی الی الجمعہ ہے نمازِ جمعہ ادا کرنے کے لیے چلنا اذانِ جمعہ کے بعد واجب ہو جاتا ہے: ﴿فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾<sup>۱</sup> مامور بہ سعی ہے اس میں حسن و ثواب نماز جمعہ سے آتا ہے سعی نماز جمعہ ادا کرنے کا وسیلہ ہے جس پر نماز جمعہ فرض نہیں اس پر سعی بھی فرض نہیں، اگر کوئی سعی کرے مگر نماز جمعہ کا ارادہ نہ ہو تو کوئی ثواب نہیں اس لیے سعی حسن لغیرہ ہے۔

حسن لغیرہ کی دوسری قسم: مامور بہ میں حسن غیر سے آتا ہے مگر مامور بہ کی ادائیگی کے ساتھ ہی وہ غیر بھی موجود ہو جاتا ہے، جیسے میت پر نماز پڑھنا بظاہر بت پرستی کے مشابہ اور توحید کے خلاف معلوم ہوتا ہے مگر مسلم بھائی کا حق اس سے ادا ہوتا ہے اس لیے حق مسلم کی ادائیگی سے

صلوٰۃ جنازہ میں حسن آیا اور نماز کے ساتھ ہی یہ حق ادا ہو جاتا ہے۔ معلوم ہوا صلوٰۃ میت میں دراصل حسن میت کے اسلام کی وجہ سے آیا اگر میت کا اسلام نہ ہوتا تو نہ نماز کا حق ہوتا اور نہ نماز میں حسن آتا، اس لیے یہی سمجھنا چاہیے کہ واسطہ اور سبب اسلام ہے اور اسلام بندہ کا فعلِ اختیاری ہے۔

دوسری مثال جہاد ہے بظاہر اللہ کے بندوں کو ستانا اور بستیوں کو ویران کرنا معلوم ہوتا ہے، مگر اس سے اللہ جل جلالہ کا کلمہ بلند ہوتا ہے توحید کی اشاعت ہوتی ہے اس لیے جہاد میں حسن آگیا۔ درحقیقت جہاد میں حسن کافر کے کفر سے ہی آیا ہے، اگر کفر نہ ہوتا تو اعلاء کی کوشش نہ ہوتی نہ اس کوشش میں کوئی فضیلت ہوتی اس لیے یہی سمجھنا چاہیے کہ جہاد میں حسن کا واسطہ کافر ہے اور کفر یہ بندہ کا فعلِ اختیاری ہے۔

فائدہ: حسن لغیرہ کی دوسری قسم اور حسن لعینہ کی دوسری قسم میں یہ کھلا فرق ہے کہ حسن لعینہ میں وسائل اللہ جل جلالہ کی خالص تخلیق ہیں، بندہ کے فعل کو اس میں دخل نہیں اور حسن لغیرہ میں وسائل میت کا اسلام اور کافر کافر بندہ کا فعلِ اختیاری ہے۔

نوت: اصولیین کو اس مقام میں بڑے اشکالات ہیں مذکورہ تشریح میں اس کا حل ہے۔ الحمد للہ!

### فصل (۵)

#### نہی کا بیان

جس طرح صیغہ امر خاص ہے اسی طرح صیغہ نہی بھی خاص ہے۔

تعریف: جب ایک متكلّم خود کو عالی تصور کر کے دوسرے سے کسی کام سے رک جانے کی طلب کرے (کسی چیز سے منع کرے) تو اس کو نہی کہتے ہیں، جیسے: لا تَفْعُلْ۔

نہی کا تقاضا: جب کوئی عالی مرتبہ کسی کام سے روکے تو رک جانا اور اس کی طلب کو پورا کرنا از روئے عقل و شرع واجب ہے۔ نہی جب کسی ذات گرامی اور حکیم کی طرف سے ہوتی ہے تو

منہی عنہ میں کسی قباحت کی وجہ سے ہوتی ہے، جس طرح ذات حکیم کی طرف سے کوئی امر ہوتا ہے تو مامور بہ میں کسی خوبی کی بنابر ہوتا ہے۔

منہی عنہ کی اقسام: منہی عنہ کی قباحت کے اعتبار سے اولاً دو قسمیں ہیں:  
اول: منہی عنہ فتح لعینہ۔ دوم: منہی عنہ فتح لغیرہ۔

فتح لعینہ کی دو قسمیں ہیں:

فتح لعینہ وصفاً: ایسی چیز کہ جس کی خرابی و قباحت از روئے عقل بھی ظاہر ہو اور نہی سے بھی معلوم ہو، جیسے کفر نعم کے انکار کو کہتے ہیں محسن کا انکار، اور نعمت کی ناقد ری کو عقل بھی برا سمجھتی ہے جب کہ عقل درست ہو اور نعم کی معرفت ہو جائے۔

فتح لعینہ شرعاً: وہ چیز جس کی قباحت شریعت بتلائے، شرع کی رہنمائی کے بغیر عقل اس کی قباحت کو معلوم نہ کر سکے، جیسے کسی آزاد انسان کو فروخت کر دینا منع ہے منہی عنہ ہے۔ بیع از روئے عقل اچھی اور جائز چیز ہے اور نفس بیع میں کوئی قباحت نہیں کہ عقد (مبادلہ میں ایجاد و قبول) کا نام بیع ہے مگر شریعت نے بیع کی خاص تشریع کی ہے اور شرائط رکھے ہیں جس کی وجہ سے بیع کی حقیقت میں شرعی دخل ہوا ہے، اور جب کوئی عقد شرعی تشریع کے مطابق نہ ہو تو شرعاً اس کو فتح کہیں گے۔ اور شرعاً قباحت ظاہر ہو جانے کے بعد عقل کا بھی یہی فیصلہ ہوتا ہے جیسے مثال مذکور میں آزاد شخص کو فروخت کر دیا تو شرعاً اس میں قباحت ظاہر ہوئی کیونکہ شریعت نے بیع کی تشریع میں یہ اضافہ کیا ہے کہ ایجاد و قبول مال متفقہ (جس کو شریعت نے قابل قیمت سمجھا ہو) میں ہونا چاہیے اور آزاد آدمی مال متفقہ نہیں اس لیے بیع نہیں۔ عقل بھی شریعت کی رہنمائی سے یہ فیصلہ کرتی ہے کہ آزاد آدمی بننے کے لائق نہیں ہے۔

منہی عنہ فتح لغیرہ کی بھی دو قسمیں ہیں: ۱۔ فتح لغیرہ وصفاً۔ ۲۔ فتح لغیرہ مجاوراً۔

فتح لغیرہ وصفاً: فتح لغیرہ وصفاً وہ منہی عنہ ہے جس میں قباحت ذاتی نہیں غیر کی وجہ سے آتی ہے

قباحت منہی عنہ کے ساتھ لازم رہتی ہے جب بھی منہی عنہ کا وجود ہوتا ہے قباحت موجود ہوتی ہے، جیسے یوم اخر کا روزہ منہی عنہ ہے روزہ میں کوئی قباحت نہیں، لیکن یوم اخر اللہ جل جلالہ کی ضیافت کا دن ہے روزہ رکھنے سے ضیافت رُد ہوتی ہے، اور اللہ جل جلالہ کی ضیافت کا رد بری چیز ہے اس لیے روزہ میں قباحت آتی، روزہ پورا دن رہتا ہے اور ضیافت بھی پورا دن ہے اس لیے ضیافت کا رد پورے روزہ میں باقی رہتا ہے۔ یوم اخر میں کوئی وقت یا کوئی یوم اخر ایسا نہیں کہ ضیافت باری تعالیٰ اس میں نہ ہواں لیے ضیافت کا رد یوم اخر کے روزہ کا لازمی وصف بن گیا ہے اس لیے فتح لغیرہ و صفا کہا جاتا ہے۔

فتح لغیرہ مجاوراً وہ چیز جس میں قباحت غیر کی وجہ سے آتی ہے، لیکن یہ قباحت ہمیشہ منہی عنہ کے ساتھ لازم نہیں رہتی کبھی منہی عنہ کا وجود قباحت کے ساتھ ہوتا ہے اور کبھی بلا قباحت ہوتا ہے، جب قباحت ہو تو وہ چیز منہی عنہ اور ناجائز ہوتی ہے اور بلا قباحت ہو تو جائز ہوتی ہے۔ جیسے جمعہ کی اذان کے وقت اور اس کے بعد خرید و فروخت ناجائز اور منہی عنہ ہے، بیع میں خرابی نہیں مگر بیع میں مصروفیت سے نمازِ جمعہ کی طرف سعی میں تاخیر ہوتی ہے اور نمازِ جمعہ کے لیے اذان ہوتے ہی چلنا واجب ہے تو بیع میں قباحت سعی میں تاخیر کی وجہ سے آتی ہے، اس لیے بیع جائز نہیں، اگر راستہ چلتے ہوئے بیع ہو جس کی وجہ سے سعی میں تاخیر نہ ہو جیسے باائع اور مشتری جمعہ کے لیے سواری پر سوار ہو کر جاری ہے ہیں اور بیع کر رہے ہیں تو کوئی قباحت موجود نہیں اس لیے یہ بیع جائز ہے۔

### فصل (۶)

## نہی کا حکم

نہی کا تقاضا تحریم ہے یعنی منہی عنہ حرام ہو جاتا ہے، یا نہی کراہت کو چاہتی ہے یعنی منہی عنہ مکروہ تحریکی ہوتا ہے۔ اگر نہی قطعی ہو تو حرمت قطعیہ ثابت ہوتی ہے ظنی ہو تو کراہت تحریکی ثابت ہوتی ہے۔

فتح لغيرہ و صفاً میں کبھی حرمت قطعیہ ہوتی ہے، جیسے یوم اخر میں روزہ رکھنا بالاجماع حرام ہے اگرچہ ممانعت خبر واحد سے ثابت ہوتی ہے۔ اور فتح لغيرہ مجاوراً میں نہی سے کراہت تحریم ثابت ہوتی ہے اگرچہ طریق ممانعت قطعی ہو، جیسے بیع وقت الندا کہ اس کی ممانعت نص قطعی سے ثابت ہے پھر بھی مکروہ تحریکی ہے حرام قطعی نہیں، مکروہ تحریکی یعنی ناجائز ہے۔

خرید و فرخت سعی کے ساتھ جمع ہو سکتی ہے جیسے ابھی معلوم ہوا کہ دونوں سواری پر جاری ہے ہوں اور بیع ہو رہی ہو تو کیونکہ اس بیع سے سعی میں خلل نہیں آتا اور ممانعت بالکل ختم ہو جاتی ہے، معلوم ہوا کہ بیع اور سعی میں بالکل تضاد نہیں اس لیے بیع جہاں سعی میں مخل ہو تو منوع ہٹھرے گی مگر ممانعت میں خفیف ہوگی اس لیے کراہت تحریم ثابت ہوگی، منی عنہ (بیع) حکم اول **«فَاسْعُوا»** کی بالکل ضد نہیں اس لیے حرمت خفیفہ ہے۔

اور جہاں منی عنہ حکم اول کی بالکل ضد ہو کہ دونوں کبھی جمع نہ ہو سکیں تو نہی سے اس جگہ حرمت قطعیہ ثابت ہوتی ہے، جیسے نکاح جائز ہے اور بعض وقت میں واجب ہے لیکن محرم عورتوں سے نکاح منوع ہے، تو محرم اور نکاح دونوں ایسی ضدیں ہیں کہ کبھی جمع نہیں ہو سکتے اس لیے محرم سے نکاح حرام قطعی ہوا۔ اور اگر کوئی محرم سے نکاح کر بھی لے تو بالکل باطل اور لغور ہے گا نکاح کا کوئی حکم ثابت نہ ہوگا۔

اگر جمعہ کی اذان کے بعد سعی کے وقت کوئی بیع کرے تو اگرچہ بیع منوع ہے قابل فتح ہے مگر مشتری کی ملک ایسی بیع میں بیع پر ثابت ہو جاتی ہے، وہ چیز مشتری کی ہو جائے گی کیونکہ حرمت خفیف ہے بیع بالکل باطل نہ ہوگی۔ یہ بحث دلیق ہے مگر آسان زبان میں بچوں کے لیے لکھ دی ہے جس سے خلاصہ ذہن نشین ہو جائے۔ (الحمد للہ)

فائدہ: نہی کا تقاضا استمرار اور فور بھی ہے یعنی جس چیز سے روکا گیا ہے اس سے اسی وقت بلا تاخیر ک جانا ضروری ہے، اسی طرح اس پر دوام اور استمرار یعنی رکے رہنا بھی ضروری ہے۔ خاص کی بحث ختم ہوئی۔

## فصل (۷)

### عام کی بحث

لفظ کی اپنے معنی اور موضوع کے اعتبار سے چار قسمیں ہیں۔ قسم اول (خاص) کا بیان ختم ہوا اب دوسری قسم (عام) کا بیان پڑھیے۔

عام کی تعریف: عام اس لفظ کو کہتے ہیں جو متعدد افراد، ہم جنس کے مجموعہ غیر محصور پر دلالت کے لیے ایک مرتبہ وضع ہوا ہو، جیسے لفظ مُسْلِمُونَ، رِجَالٌ، اور جمع کے دوسرے صیغے کہ یہ صیغے عام ہیں، مُسْلِمُونَ افراد مسلم کے مجموعہ پر شامل ہے، اور رِجَالٌ افراد جل کے مجموعہ کو کہتے ہیں۔ مُسْلِمُونَ اور رِجَالٌ کا مجموعہ افراد پر شامل ہونا خود صیغہ سے بھی معلوم ہو جاتا ہے۔ وہ الفاظ جو باعتبار صیغہ کے واحد ہوں مگر افراد کے مجموعہ پر دلالت کے لیے موضوع ہوں تو وہ بھی عام ہیں، جیسے من، مَا، رَهْطٌ قَوْمٌ کہ صیغہ میں کوئی لفظ کا اضافہ نہیں جو مجموعہ پر دلالت کرے مگر اپنے معنی کے لحاظ سے مجموعہ پر شامل ہیں۔ رَهْطٌ (متعدد لوگ) قَوْمٌ (جماعت) نَاسٌ (بہت سے آدمی) مَنْ (متعدد عاقل) مَا (متعدد غیر عاقل) جَاءَ الرَّهْطُ (مختلف لوگ آئے) نَاسٌ مِنَ الْعَرَبِ (عرب کے لوگ) لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٌ لے "ایک جماعت دوسری جماعت کا مذاق نہ اڑائے" «وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ أَمْنًا» کے "جو شخص بھی حرم میں آجائے وہ امن میں ہے" «مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالَهَا» کے "جو بھی بھلائی کرے گا اس کو دس گناہ ثواب ہوگا" «وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ» کے "رسول اللہ علیہ السلام جو بھی حکم دیں اس کو مانو" ﴿يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ﴾ ﴿اللَّهُ كَيْفَ يَبْيَانُ آسَانَ وَزِمْنَ كَيْفَ سَبَبَ چِيزَيْنَ﴾ پاکی بیان کرتی آسمان و زمین کی سب چیزیں۔

فائدہ: لفظ قَوْمٌ کا اطلاق ہمیشہ مجموعہ پر منحیت المجموع ہی ہوتا ہے، مجموعہ کے فرد واحد پر نہیں ہوتا، جیسے: الْقَوْمُ الَّذِي يَدْخُلُ هَذَا الْحِصْنَ فَلَهُ الْفُرْقَاتٍ (جو جماعت بھی

اس قلعہ میں گھس جائے اسکو ایک ہزار روپے ملیں گے) اگر تین سے زیادہ آدمی ایک ساتھ داخل ہوئے تو انعام کے مستحق ہیں، اگر ایک داخل ہوا تو انعام نہیں ملے گا۔ اور لفظ "من" مجموعہ پر شامل ہے مگر من حیثیت اجموں ہی مجموعہ پر اطلاق ضروری نہیں بلکہ ہر ہر فرد کے اعتبار سے اطلاق ممکن ہے یعنی حکم کے پورے مجموعہ پر شامل ہونا ضروری نہیں الگ الگ متعدد افراد پر حکم لگ سکتا ہے، جیسے: مَنْ صَعِدَ السَّقْفَ فَلَهُ مِائَةُ رُبِّيَّةٍ (جو شخص بھی چھت پر چڑھ جائے اسکو سوروپے ملیں گے) تو مطلب یہ ہو گا کہ جو فرد بھی چھت پر چڑھ جائے مستحق انعام ہو گا، دس آدمی چڑھ جائیں ایک ساتھ تو بھی ہر ایک سوروپے کا مستحق ہے، یکے بعد دیگرے چڑھیں تب بھی ہر ایک مستحق ہے، اور کوئی بھی ایک چڑھ جائے تب بھی سوروپے کا مستحق ہے۔ اگر اولًا کی قید لگا دی ہو، جیسے: مَنْ صَعِدَ السَّقْفَ أَوْلًا تو کسی بھی فرد اول کے لیے حکم رہے گا جو فرد پہلے چڑھ جائے وہ مستحق ہے۔ اس صورت میں دس ایک ساتھ چڑھ جائیں تو کوئی مستحق نہیں، یکے بعد دیگرے چڑھیں تو پہلے کو ملے گا۔ مَنْ کا عَمُومٌ تو اس صورت میں بھی باقی ہے کہ مجموعہ افراد میں سے کسی بھی فرد پر حکم شامل ہے جب کہ وہ فرد اول بن جائے۔

فائدہ: آسمائے عدد ثلَاثَةٌ (تین) عَشَرَةٌ (دس) أَحَدَ عَشَرَ (گیارہ) تِسْعَوْنَ (نوے) خاص ہیں عام نہیں، کیونکہ ان آسمائے کو مقدارِ معین محصور خاص پر دلالت کے لیے وضع کیا گیا ہے یعنی نوع واحد پر دلالت کرتے ہیں۔ مائہہ عدد کی ایک نوع ہے اور ألف عدد کی دوسری ایک نوع ہے اس لیے یہ خاص ہیں اس کو خاص النوع کہتے ہیں۔

## فصل (۸)

### عام کا حکم

لفظ عام اپنے مدلول کو بتلانے میں قطعی ہے، جب کوئی حکم لفظِ عام کے لیے ثابت ہوتا ہے تو اس لفظ کے پورے مدلول کے لیے یقین کے ساتھ ثابت ہوتا ہے کوئی شبہ نہیں رہتا۔ اور اس حکم پر عمل لازم و ضروری ہوتا ہے جس طرح خاص کے لیے جو حکم ہوتا ہے وہ یقین کے ساتھ ہوتا

ہے اور اس پر عمل لازم ہوتا ہے۔

جیسے: **السَّمْوَاتُ تَحْتَنَا** (سب آسمان ہمارے پاؤں تلے ہیں) تو نیچے ہونے کا حکم بلاشبہ سب آسمانوں کے لیے لفظ میں ثابت ہو رہا ہے، اور **السَّمْوَاتُ** سے سب آسمان مراد ہیں اس میں کوئی شبہ نہیں اس لیے ہمارے لیے ضروری ہو جاتا ہے کہ ہم اس عبارت کے تقاضا کے مطابق تحریت کا حکم سب آسمانوں کے لیے جائیں اور مانیں، یہ بات الگ ہے کہ آسمانوں پر تحریت کا حکم واقع کے مطابق نہیں لیکن لفظ اپنے مدلول کو صاف بتلارہا ہے۔

حکم شرعی کی مثال، جیسے: **وَأُولَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعُنَ حَمْلَهُنَّ** ۖ لے "حمل والیوں کی عدت وضع حمل ہے۔" تو سب حاملہ عورتوں کے لیے وضع حمل تک عدت کا حکم بطور یقین ثابت ہوتا ہے، اور اس پر عمل فرض ہے۔

فائدہ: اگر کسی دلیل سے ثابت ہو جائے کہ عام کا حکم اس کے سب افراد کے لیے ثابت نہیں کچھ افراد عام کو اس حکم سے الگ رکھا گیا ہے، تو ایسی صورت میں عام کا حکم جن افراد پر باقی ہے ان کے لیے بطور یقین ثابت نہ رہے گا بلکہ ظنی ہو جائے گا اور اس حکم پر عمل فرض نہ رہے گا واجب ہو جائے گا یعنی حکم میں تخفیف آجائے گی۔ اس لیے کہ جب بعض افراد اس حکم سے خارج ہوئے تو یہ شبہ رہتا ہے کہ اس عام کے افراد میں اور بھی کوئی نوع ایسی ہو جو حکم عام سے خارج ہو اور جملہ افراد میں یہ شبہ رہتا ہے تو سب ہی افراد کے لیے یہ حکم شبہ کے ساتھ ثابت ہو گا اور حکم کے ظنی ہونے کا یہی مطلب ہے۔ خلاصہ یہ کہ ایک مرتبہ تخصیص ثابت ہو جانے کے بعد عام اپنے حکم کو جملہ افراد کے لیے ثابت کرنے میں قطعی نہیں رہتا بلکہ ظنی ہو جاتا ہے، عمل کرنا تو تخصیص کے بعد بھی واجب اور لازم رہتا ہے اور تارک عمل گناہ گار ہوتا ہے، اعتقاد رکھنے میں فرق ہو جاتا ہے کہ عام قطعی کے حکم کا اعتقاد نہ رکھنے والے (منکر) پر کفر کا حکم الگ سکتا ہے اور عام ظنی کے حکم کے منکر پر کفر کا حکم نہیں ہو سکتا۔

فائدہ: حکم عام سب افراد پر شامل ہونے کے بجائے بقیہ افراد پر محصور اور محدود رہ گیا اسی کو تخصیص کہتے ہیں۔

تخصیص کی مثال: اس کی شرعی مثال جیسے اللہ جل جلالہ نے ارشاد فرمایا: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبُوَا﴾ لے ”اللہ جل جلالہ نے بیع کو جائز رکھا اور سود کو حرام کیا۔“ آیت میں لفظ بیع عام ہے بیع مُبَادَلَةُ الْمَالِ بِالْمَالِ کو کہتے ہیں، مال دے کر مال لینا اور بیع کا مقصد نفع کا حاصل کرنا اور مال بڑھانا ہے، زیادہ مال ہے۔ اللہ جل جلالہ نے بیع کے لیے جواز کا حکم رکھا ہے جو جملہ افراد بیع پر شامل ہو سکتا تھا، مگر اللہ تعالیٰ نے اس حکم جواز سے ربا کو الگ رکھا ہے۔

ربالغت میں زیادت کو کہتے ہیں، تو پہلے جملہ سے معلوم ہوا کہ مال دے کر مال لینا زیادت اور نفع کے ساتھ جائز ہے، اور دوسرے ہی جملہ متصلہ میں زیادت (ربا) کو ناجائز قرار دیا، اور یہ تفصیل بیان نہیں کی کہ کس قسم کی زیادت ناجائز ہے، اس وجہ سے ہر وہ بیع جس میں زیادت حاصل ہو مثبتہ ہو گئی کہ شاید یہ ناجائز ہو کیونکہ اس میں زیادت ناجائز ہو سکتی ہے تو دوسرے جملہ متصلہ نے (جس میں زیادت کو حرام قرار دیا ہے) پہلے جملہ (جس میں زیادت کو جائز قرار دیا) میں تخصیص پیدا کر دی یعنی زیادت کی بعض اقسام کو جائز قرار دے دیا اور پہلے جملہ میں بیع کے اندر زیادت کے جواز کا حکم سب افراد پر شامل نہ رہا تو اب بیع میں زیادت کے جواز کا حکم قطعی نہ رہا بلکہ ظنی ہو گیا، بیع کے ہر فرد میں یہ شبہ ہو گیا کہ شاید یہ ناجائز ہو کیونکہ اس میں حرام زیادت کا احتمال ہے۔

اس کے بعد اللہ جل جلالہ نے جس زیادت (ربا) کو حرام کہا اس کی حقیقت اللہ تعالیٰ کے نبی سید المرسلین ﷺ نے بیان فرمائی جس سے زیادت حرام کی نوع متعین ہو گئی حدیث شریف میں ہے: عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: الْذَّهَبُ بِالْذَّهَبِ مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَالْتَّمْرُ بِالْتَّمْرِ مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ مِثْلًا بِمِثْلٍ، فَمَنْ زَادَ أَوِ ازْدَادَ فَقَدْ أَرْبَى. بِيُعُوا الْذَّهَبَ

بِالْفِضَّةِ كَيْفَ شِئْتُمْ يَدًا بِيَدِهِ، وَبِيَعْوَا الْبُرَّ بِالْتَّمَرِ كَيْفَ شِئْتُمْ يَدًا بِيَدِهِ، وَبِيَعْوَا الشَّعِيرَ بِالْتَّمَرِ كَيْفَ شِئْتُمْ يَدًا بِيَدِهِ۔ ”سونے کو سونے کے بدلہ میں برابر پیچو، چاندی کو چاندی کے بدلہ میں برابر برابر، کھجور کو کھجور کے بدلہ، نمک کو نمک کے بدلہ، جو کو جو کے عوض برابر برابر پیچو، جو شخص زیادہ لے یا زیادہ دے تو اس نے سو دلیا یادیا۔ سونے کو چاندی کے عوض جس طرح چاہو (کم زیادہ) بیچنے کی اجازت ہے لیکن دست بدست نقد اجازت ہے (ادھار نہیں) اسی طرح گیہوں کو کھجور کے اور جو کو کھجور کے عوض کمی بیشی کے ساتھ پیچو مگر نقد (ادھار نہیں)۔“

معلوم ہوا کہ دو ہم جنس چیزوں کا مبادلہ جو ناپ کریا توں کر بکتی ہوں تو ان دو چیزوں کے مبادلہ میں برابری ضروری ہے۔ اگر ایک طرف گیہوں ہوں تو دوسری طرف بھی ایک من پورے ہونے چاہیے، اگر زیادہ ہو تو سو دھو جائے گا، اگر زیادت ظاہر میں ہو حسی نہ ہو لیکن معنوی ہوتب بھی سو دھو جائے گا۔ جیسے ایک من گیہوں آج لے کر پورے ایک من گیہوں دس دن کے بعد دینا تو اس طرح بیع کرنا بھی جائز نہیں ہے کیونکہ زیادت اگرچہ ظاہری نہیں لیکن آج گیہوں لے کر اس کی قیمت میں ایک من گیہوں دس دن کے بعد دینے میں مشتری کا نفع اور فائدہ ہے یہ مہلت زیادت معنوی ہے یہ بھی سو دھو اور حرام ہے اس لیے دو ہم جنس کیلی یا وزنی چیزوں کو باہم ادھار پیچنا بھی جائز نہیں۔

دو چیزوں کی جنس بدل جائے جس طرح کہ حدیث شریف میں مذکور ہے کہ سونا چاندی کے عوض یا گیہوں کھجور کے عوض یا جو کے عوض ہو تو کمی بیشی جائز ہے، دس کلو گیہوں دے کر بیس کلو جو یا کھجور لینے میں کوئی خرابی نہیں لیکن دونوں وزنی ہیں (موجودہ زمانہ میں) اس لیے ادھار پھر بھی جائز نہیں ایک ہی مجلس میں دس کلو گیہوں اور بیس کلو جو لینے اور دینے ہوں گے۔

تواب حلت کا حکم بیع کے کچھ افراد پر محدود ہو گیا اور کچھ افراد بیع جواز کے حکم سے خارج رہے، یعنی بیع کے حکم میں تخصیص ہو گئی اس لیے بیع کا جواز ظنی ہو گیا اور حکم عام (جواز) عام (بیع)

کے جملہ افراد پر شامل ہونے میں قطعی نہ رہا، اس لیے کہ یہ احتمال پیدا ہو گیا کہ اور بھی کچھ افراد کے حکم سے خارج ہو جانے کی دلیل مل جانا ممکن ہے۔

خلاصہ یہ کہ عام کی دو قسمیں ہوتیں ہیں:

۱۔ وہ عام جس کے حکم میں کوئی تخصیص ثابت نہیں ہوتی ایسے عام کا حکم عام کے جملہ افراد کے لیے بطور یقین بلا کسی شبہ کے ثابت رہتا ہے اس حکم کے انکار پر اندر یہ کفر ہے۔

۲۔ وہ عام جس میں ایک مرتبہ تخصیص ثابت ہو جائے اس کو عام مخصوص منہ البعض کہتے ہیں، اس کا حکم لفظِ عام کے بقیہ افراد کے لیے بطور ٹھنڈا ثابت ہو گا اور کچھ افراد پر حکم شامل نہ ہونے کا احتمال اب بھی باقی رہے گا لیکن کسی دلیل سے جب تک دوبارہ تخصیص ثابت نہ ہو تو بقیہ افراد پر حکم نافذ رہے گا اس کے منکر پر کفر کا حکم نہ آئے گا۔

## عام میں تخصیص کی حد

جب یہ معلوم ہو گیا کہ عام میں تخصیص ہو سکتی ہے، تخصیص کا مطلب یہ ہے کہ لفظِ عام اپنی وضع کے اعتبار سے جن افراد پر شامل ہوتا ہے ان جملہ افراد پر عام کا حکم شامل نہیں ہے، کچھ افراد عام کے حکم سے خارج ہیں تو اب یہ جان لینا بھی ضروری ہے کہ تخصیص کے ذریعہ عام کے حکم سے زیادہ سے زیادہ کتنے افراد خارج ہو سکتے ہیں، یعنی عام میں تخصیص کی حد کیا ہے؟

تو سمجھنا چاہیے کہ وہ لفظِ عام جو اپنے صیغہ کے اعتبار سے مفرد ہیں (اگرچہ مجموعہ کے لیے وضع ہوئے ہیں) جیسے من، ما اور وہ اسم جنس جس پر الف لام ہو جیسے المرأة، اور جمع کے وہ صیغے جن پر لام جنس آجائے جیسے النساء (جمع کے صیغہ پر لام جنس کے آنے سے جمعیت باطل ہو جاتی ہے) تو ایسے الفاظِ عام کے افراد تخصیص کی وجہ سے ایک کے سواب حکم عام سے خارج ہو جائیں تب بھی حرج نہیں صرف ایک فرد پر حکم باقی رہے گا، جیسے: **أَيْقِظِ الْمَرْأَةَ وَنَوْمَ الصَّيَّاتِ فِي الدَّارِ** (گھر میں عورت کو جگا دے اور بچیوں کو سلا دے) اگر ایک عورت

بھی گھر میں رہ جائے تو حکم اس پر آئے گا اگر ایک عورت بھی نہ ہو تو **أَيْقِظُ** کا حکم درست نہیں ہے اور **نَوْمٌ** سے تخصیص درست نہیں ہے۔ اسی طرح **أَكْرِمُ مَنْ فِي الْبَيْتِ وَأَخْرِجَ الظَّالِمِينَ** (گھر میں جو لوگ بھی ہوں ان کا اکرام کرو اور مجرمین کو نکال دو) اگر ایک بھی غیر مجرم باقی ہے تو اکرام کا حکم باقی ہے اور اخراج کی تخصیص درست ہے، اگر ایک بھی غیر مجرم نہ ہو تو **مَنْ** کا کوئی فرد قابل اکرام نہیں ہے تو اکرام کا حکم بیکار ہو جائے گا، اس لیے اخراج سے تخصیص درست نہ ہوگی۔ اور مطلب یہ ہے کہ تخصیص کے بعد عام کا حکم کم از کم عام کے فرد واحد پر مذکورہ صورتوں میں باقی رہنا ضروری ہے، یہ جائز نہیں کہ تخصیص کے بعد عام کے حکم کے ماتحت ایک فرد بھی نہ بچے۔

اگر جمع کا صیغہ ہو تو تخصیص کے بعد کم از کم تین افراد کا عام کے حکم کے ماتحت باقی رہنا ضروری ہے ورنہ تخصیص جائز نہیں، جیسے **قَوْمٌ**، **رَهْطٌ**، **رِجَالٌ**، **مُسْلِمِينَ**۔

**أَكْرِمُ الْمُسْلِمِينَ فِي الدَّارِ وَأَخْرِجَ الْفُجَارَ** (گھر میں جو مسلم ہوں ان کی عزت کرو اور فاسقین کو نکال دو) تو کم از کم تین مسلم پر اکرام کا حکم باقی رہنا ضروری ہے، اگر تین مسلمین نہیں تو اکرام کا حکم لغورہ جائے گا۔ خلاصہ یہ کہ تخصیص ایسی نہ ہونا چاہیے کہ عام کے حکم کے لیے کچھ بھی باقی نہ رہے۔

### فصل (۹)

## مشترک کے بیان میں

مشترک اس لفظِ واحد کو کہتے ہیں جو مختلف اجنس اشیا پر الگ الگ دلالت کے لیے متعدد بار وضع ہوا ہو، جیسے **النَّهَلُ**؛ نیند، پیاس دو معنی کے لیے جدا جدا وضع ہوا ہے ایک مرتبہ اس کی وضع نیند کے لیے ہوئی دوسری مرتبہ پیاس کے لیے بھی وضع کیا گیا، کبھی پیاس کے معنی میں مستعمل ہے اور کبھی نیند کے معنی میں مستعمل ہوتا ہے۔ اسی طرح لفظ **عَيْنٌ** ہے جو متعدد ذوات کے لیے الگ الگ وضع ہوا ہے: سورج، گھٹنا، لڑکی، سونا، چشمہ سب کے لیے علیحدہ وضع ہوا ہے، اسی

طرح فُرُءِ حیض طہر دونوں کو کہتے ہیں۔

حکم مشترک: مشترک کا حکم یہ ہے کہ کسی ایک معنی کا اعتقاد بلا تامل نہ کرے بلکہ معنی مقصود کی جستجو میں غور و فکر کرے تاکہ عمل کرنے کے لیے کسی ایک معنی کو راجح اور معین کر سکے، جب کسی ایک معنی کی تعین کی دلیل مل جائے تو اس پر عمل کرنا واجب ہے لیکن پھر بھی معین معنی کا قطعی (پختہ) اعتقاد نہ کرے۔ اس کی شرعی مثال لفظ **﴿فُرُءِ﴾** ہے، حضرت باری عز اسمہ کے کلام میں واقع ہوا ہے، یہ لفظ مشترک ہے حیض اور طہر میں، آیت کریمہ ہے: **﴿وَالْمَطَّلَقُتُ يَتَرَبَّصُ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةُ فُرُءِ﴾** لہ ”مطلاقہ عورتیں ٹھہری رہیں تین **﴿فُرُءِ﴾** تک۔“

یعنی جس عورت کو طلاق ہو جائے اس کی عدت تین **﴿فُرُءِ﴾** ہے۔ اب **﴿فُرُءِ﴾** کے معنی آیت میں حیض کے لیے جائیں یا طہر کے لیے جائیں؟ یہ قابل غور ہے، اگر حیض کے معنی میں لیا جائے تو مطلب یہ ہو گا کہ عدت پورے تین حیض ہے، اگر طہر کے معنی میں ہو تو مطلب یہ ہو گا کہ عدت پورے تین طہر ہیں۔ اس لیے لفظ **﴿فُرُءِ﴾** کے معنی مقرر کرنے کے لیے آئمہ مجتہدین نے غور کیا۔ حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ علیہ نے فرمایا کہ حیض کے معنی میں ہے، انہوں نے آیت کریمہ کے جملوں میں غور و فکر کر کے حیض کے معنی میں ہونے پر چند قرائیں اور دلائل لفظ کے اندر اور لفظ کے آگے پیچھے کی ترکیب میں ڈھونڈھ لیے جس سے واضح ہوتا ہے کہ **﴿فُرُءِ﴾** سے حیض مراد لینا راجح ہے، لفظ **﴿فُرُءِ﴾** میں غور کرنے سے معلوم ہوا کہ وہ صیغہ جمع ہے اور صیغہ جمع کا اطلاق کم از کم تین پر ہوتا ہے اور پھر اس کے ساتھ لفظ **﴿ثَلَاثَةٌ﴾** آیا ہے جو خاص ہے، اس کا مدلول تین ہے جو واضح ہے اور عمل اس پر ضروری ہے۔ معلوم ہوا کہ عدت کا شمار **﴿فُرُءِ﴾** کے ایسے معنی کے مطابق ہو گا جس میں پورے تین پر عمل ہو سکے۔

لفظ **﴿ثَلَاثَةٌ﴾** کا تقاضا جب ہی پورا ہو سکتا ہے کہ آیت کریمہ میں **﴿فُرُءِ﴾** کے معنی حیض

کیے جائیں، طلاق کے بعد عورت پورے تین حیض رکی رہے، پورے تین حیض کے بعد عدت ختم ہوگی۔ اگر طہر مراد ہو تو پورے تین پر عمل نہ ہو سکے گا جس کی تفصیل بحثِ خاص میں گذر چکی ہے۔

فائدہ: جب تک کسی لفظِ مشترک کی مراد معین نہ ہو اس پر غور و خوض مطلوب ہو گا۔ لفظ مشترک کے دو معنی ایک ساتھ مراد نہیں ہو سکتے جیسے آیتِ کریمہ میں حیض و طہر ایک ساتھ ایک وقت اور ایک ہی موقع میں مراد نہیں کیونکہ دونوں معنی ایک دوسرے کی ضد ہیں، لیکن اگر دو معنی میں تضاد نہ ہو تب بھی ایک مرتبہ میں اور ایک ہی موقع میں دو معنی مراد لینا جائز نہیں صرف ایک ہی معنی مراد لینا جائز ہے۔

### فصل (۱۰)

## مُوَوَّل کے بیان میں

جب لفظِ مشترک کے ایک معنی ظنِ غالب سے مقرر ہو جائیں تو اسی مشترک کو اب مُوَوَّل کہتے ہیں۔ معنی کی تعین کے بعد وہ مشترک نہیں رہتا ہے، جیسے آیتِ کریمہ میں لفظ **﴿فُرُؤْءٌ﴾** مجہدین کے اجتہاد سے پہلے مشترک ہے اور مجہدین کو جب اس کی مراد کا ظنِ غالب ہو گیا تو لفظ **﴿فُرُؤْءٌ﴾** مُوَوَّل ہو گیا یعنی امام اعظم کے نزدیک اس کی تاویل میں حیض معین ہو گیا۔

ظنِ غالب صیغہ میں تاہل یا سیاق و سباق میں تاہل سے حاصل ہوتا ہے، مُوَوَّل کے معنی ظنِ غالب سے ثابت ہیں اس لیے اس پر عمل واجب ہے، لیکن خاص اس معنی کا مراد ہونا قطعی نہیں، احتمال ہے کہ دوسرے معنی جو کسی مجہد نے معین کیے ہوں وہ صحیح ہوں۔ خلاصہ یہ ہے کہ مُوَوَّل کی مراد ظنی ہے قطعی نہیں۔

## تیرا باب

## نظم کی تقسیم ثانی

نظم قرآن کی تقسیم اول وضع کے اعتبار سے تھی یعنی لفظ کی وضع ایک معنی کے لیے یا متعدد معانی کے لیے ہے، نظم قرآن کی دوسری تقسیم معنی پر نظم کی دلالت کے واضح ہونے کے مراتب اور اس کی کیفیت کے بیان میں ہے۔ یعنی لفظ خاص ہو یا عام اس کی دلالت اپنے معنی پر واضح ہے اور وضاحت کس درجہ کی ہے؟ تو جاننا چاہیے کہ ظاہر الدلالۃ ہونے کے اعتبار سے کلام کی چار قسمیں ہیں: ۱۔ ظاہر ۲۔ نص ۳۔ مفسر ۴۔ محکم۔

ظاہر: وہ کلام جس کے صیغہ سے کوئی معنی سامع کے لیے خود اس طرح واضح ہو جائیں کہ اس معنی پر کوئی قرینہ نہ ہو، لیکن اس معنی کو بتلانا متكلّم کی غرض نہ ہو۔

نص: اس کلام کو کہتے ہیں جس کے معنی میں ظاہر سے بھی زیادہ وضاحت ہوتی ہے اس لیے کہ اس معنی کو بتلانا متكلّم کی غرض ہوتی ہے اور کلام کا اصل مقصود یہی معنی ہوتے ہیں۔ ظاہر اور نص کی مثال شرعی یہ آیت کریمہ ہے: ﴿فَإِنِّي كُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مُشْنَى وَثُلَثَ وَرَبْعٍ﴾ لے دتمہیں اپنی پسندیدہ عورتوں میں سے دو دو، تین تین، اور چار چار عورتوں سے (ایک ساتھ) نکاح کرنے کی اجازت ہے۔“

اللہ جل جلالہ نے مذکورہ آیت کریمہ میں چار عورتوں تک ایک ساتھ نکاح میں رکھنے کی اجازت دی ہے، آیت کی اصل غرض اس عدد کو بتلانا ہے جس سے زیادہ جائز نہیں۔ اس لیے آیت عدد کو بتلانے میں نص ہے، لیکن لفظ ﴿فَإِنِّي كُحُوا﴾ سے سامع پر یہ بات خود واضح ہو جاتی ہے کہ نفس نکاح اسلام میں جائز ہے۔ مذکورہ آیت اس موقع پر نکاح کے جواز کو بتلانے کے لیے نازل نہیں ہوئی مگر جواز خود بہ خود واضح ہے، اس لیے آیت کریمہ نفس نکاح کی اباحت پر دلالت میں ظاہر کا درجہ رکھتی ہے۔

مفسر: جس کے معنی نص سے بھی زیادہ واضح ہوتے ہیں، وضاحت اس قدر ہوتی ہے کہ تخصیص اور تاویل کا احتمال باقی نہیں رہتا، جیسے: ﴿وَقَاتَلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً﴾ لے ”سب مشرکین سے قاتل کرو۔“ یہ آیت قاتل کے بارے میں نص ہے کیونکہ قاتل کے بارے میں نازل ہوئی ہے لیکن اس قدر احتمال باقی تھا کہ مشرکین سے بعض مشرک مراد ہوں، بعض اس حکم سے خاص کر لیے گئے ہوں، تلفظ ﴿كَافَةً﴾ سے یہ احتمال ختم ہو گیا اور واضح ہو گیا کہ یہ حکم سب ہی مشرکین پر شامل ہے۔

مفسر کا حکم: مفسر سے جو حکم ثابت ہوتا ہے وہ قطعی اور یقینی ہوتا ہے کوئی شبہ اس میں نہیں رہتا لیکن نسخ کا احتمال باقی ہے کہ منسون ہو گیا ہو۔

محکم: جب کلام مفسر کی وضاحت میں قوت آجائے اور نسخ کا احتمال منقطع ہو جائے تو وہی کلام محکم کہلاتا ہے۔

فائدہ: نسخ اور تاویل کا احتمال دو طرح ختم ہوتا ہے:

اول: کوئی آیتِ کریمہ اللہ جل جلالہ کی صفت کو بتلارہی ہو تو وہ محکم ہے، کیونکہ اللہ جل جلالہ کی ذات اور صفات میں کوئی تغیر اور زوال نہیں ہے، جیسے: ﴿إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ لے ”اللہ تعالیٰ ہر چیز کو جانتے ہیں۔“ اس کے منسون کا کبھی بھی کوئی احتمال نہیں ہے، یا حضرت خاتم النبیین ﷺ کا وہ ارشاد گرامی جو دوام پر دلالت کرتا ہو، جیسے: الْجِهَادُ مَاضٍ مُذْبَعَشَنِيَ اللَّهُ تَعَالَى إِلَى أَنْ يُقَاتِلَ آخِرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ الدَّجَالَ۔“ ”جهاد میری بعثت سے شروع ہوا اور اس امت کے آخری فرد کے دجال سے جہاد کرنے تک جاری رہے گا۔“ معلوم ہوا جہاد منسون نہیں ہو سکتا۔

دونوں مثالوں میں حکم میں منسون نہ ہو سکنے پر دلالت خود آیتِ کریمہ اور حدیث شریف میں موجود ہے۔

دوم: نسخ کا احتمال بعض احکام میں آنحضرت ﷺ کی زندگی میں تھا، آپ کی دنیا سے رحلت کے بعد نہیں رہا۔

اول کو محکم لعینہ اور دوم کو محکم لغیرہ کہتے ہیں۔

### فصل (۱)

کلام کی باعتبار وضاحت چار قسمیں ہوئیں۔

چاروں کا حکم یہ ہے کہ اپنے مدلول پر دلالت میں قطعی ہیں، قطعیت میں سب کا درجہ ایک ہے ان پر عمل واجب ہے مگر وضاحت میں محکم سب سے اعلیٰ ہے اور ظاہر سب سے ادنیٰ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان اقسام میں تعارضِ حقیقی نہیں ہوتا کیونکہ تعارضِ حقیقی یہ ہے کہ ایسی دو جتوں میں نکراو (ضد) آجائے جو برابری کا مقام رکھتی ہوں اور ان اقسام میں وضاحت سب میں موجود ہے کسی میں اعلیٰ اور کسی میں ادنیٰ ہے۔ اگر تعارض ہوتا ہے تو صورت میں (اوپر اوپر) ہوتا ہے، اگر ایسا ظاہری تعارض دو آیات میں نظر آئے دونوں کے احکام مختلف ہوں تو ظاہر کے مقابلہ میں نص کو اور نص کے مقابلہ میں مفسر اور مفسر کے مقابلہ میں محکم کو ترجیح دیتے ہیں، ایک ہی آیت ظاہر نص مفسر اور محکم کی مثال بن سکتی ہے لیکن یہ ضروری نہیں کہ ظاہر ہو تو نص بھی ضرور ہو جائے۔

ظاہر و نص کے تعارض کی مثال اللہ ﷺ کا ارشاد ہے کہ ﴿وَأَحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَآءَ ذِلِّكُمْ﴾ ”اور ان کے علاوہ عورتوں سے نکاح جائز ہے۔“ مُحرمات کا تذکرہ کرنے کے بعد فرمایا کہ ان کے سوا عورتوں سے نکاح کرنا تمہارے لیے حلال ہوا۔ اس آیت سے ظاہر اخلاق کی سمجھ میں یہ آتا ہے کہ مُحرمات کے سوا عورتوں سے نکاح جائز ہے وہ ہوں یا پچھاں ہوں کیونکہ آیت میں کوئی حد بیان نہیں ہے، اجازتِ مطلقة پر دلالت میں مذکورہ آیت ظاہر کا درجہ رکھتی ہے۔

دوسرا آیت: ﴿فَإِنْ كَحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَ ثُلَثٌ وَ رُبْعٌ﴾ لے اپنی پسندیدہ عورتوں میں دو تین چار تک نکاح کی اجازت ہے۔ ایک ساتھ منکوحہ کی حد چار ہے، تو پہلی اور دوسری آیت میں بظاہر تعارض ہے پہلی آیت میں مطلقاً اجازت ہے اور اس آیت میں چار کی قید۔ مگر پہلی آیت اجازت مطلقاً میں ظاہر کا درجہ رکھتی ہے، اور دوسری آیت خاص حد اور قید کو بیان کرنے کے لیے ہی نازل ہوئی ہے اس لیے بیان حد میں نص کا درجہ رکھتی ہے۔ اس لیے نص کو ظاہر پر ترجیح دیتے ہیں اور چار سے زائد کو ناجائز قرار دیتے ہیں۔

نص اور مفسر کے تعارض کی مثال: حضرت سید المرسلین ﷺ کا ارشاد مستحاضہ (وہ عورت جس کا خون نہ بند ہوتا ہو) کے بارے میں ہے: تَوَضَّأْ عِنْدَ كُلَّ صَلَاةٍ وَ تَصُومُ وَ تُصَلِّيْ . ”ہر نماز کے موقع پر وضو کرے گی اور روزہ اور نماز ادا کرتی رہے گی۔“ روایت کا اصل مقصد مستحاضہ کی طہارت کا حکم بتانا ہے کہ جب خون بند نہیں ہوتا تو طہارت کیسے حاصل ہوگی، اور وضو سلامت نہیں رہتا تو نماز کیسے پڑھے؟ تو مذکورہ روایت سے یہ مطلب نکلا کہ جب بھی کوئی نماز پڑھنا ہو تو نیا وضو کرنا ضروری ہے، ظہر کی نماز ایک وضو سے پڑھ لی اب کوئی قضانماز خواہ وہ ظہر کے وقت میں پڑھنا ہوتا بھی دوبارہ وضو کرنا ضروری ہے، حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا اسی حدیث پر عمل ہے۔

دوسری حدیث میں آیا ہے: تَوَضَّأْ لِوقْتِ كُلَّ صَلَاةٍ . ”ہر نماز کے وقت پر وضو کرے۔“ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ہر نماز کے لیے نیا وضو ضروری نہیں بلکہ ہر نماز کے وقت پر نیا وضو ضروری ہے۔ اور نماز کے وقت میں اس وضو سے مکتوبہ کے علاوہ دوسری قضاء اور نفل نمازیں جس قدر چاہے پڑھنا جائز ہے، حضرت امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کا عمل اس حدیث پر ہے۔

پہلی روایت ہر نماز کے لیے وضو کرنے پر نص ہے لیکن اس میں اختال ہے کہ لفظ عِنْدَ وقت کے معنی میں ہو کیونکہ وقت کے معنی میں رکھنا بھی درست ہے۔ اور دوسری روایت میں تفسیر و

صراحت سے لفظ وقت آگیا ہے دوسرا کوئی احتمال نہیں رہا اس لیے دوسری روایت مفسر ہے، اس لیے امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ نے دوسری روایت کو ترجیح دی۔ اور پہلی روایت کو وقت کے معنی میں موال کر دیا جائے تو تعارض نہ رہے گا۔

مفسر و مکمل کے تعارض کی مثال شرعی یہ ہے: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِنْكُمْ﴾ لہ "تم (اپنے معاملات میں) اپنے لوگوں میں سے دو آدمیوں کو گواہ بنالیا کرو۔" اس سے معلوم ہوتا ہے جو بھی عادل ہو اس کو گواہ بنانا اور اس کی گواہی قبول کرنا جائز ہے، لہذا محدود فی القذف (وہ آدمی جس کو دوسرے پر زنا کا الزام لگانے پر حد لگ چکی ہو) جب توبہ کرے تو اس کی شہادت قبول ہونی چاہیے کیونکہ توبہ کے بعد عادل بن گیا ہے۔

مگر دوسری آیت: ﴿وَلَا تَقْبِلُوا الْهُمُّ شَهَادَةً أَبَدًا﴾ لہ "محدود فی القذف لوگوں کی شہادت کبھی بھی قبول نہ کرو۔" معلوم ہوا توبہ کے بعد بھی ایسے شخص کی شہادت مقبول نہیں، ہمیشہ کے لیے ناقابل شہادت ہونے کی صراحت موجود ہے۔ اور مکمل ہے اس لیے اس کو ترجیح دیتے ہیں۔

## فصل (۲)

### تقریب ثانی کے مقابلات کے بیان میں

تقریب ثانی کی اقسام میں باہم مقابلہ نہیں، ظاہر نص کے ماتحت اور نص مفسر کے اندر داخل ہو جاتا ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ اس کے مقابل کو بھی بیان کر دیا جائے تاکہ تقریب ثانی کے اقسام کی حقیقت اور زیادہ واضح ہو جائے۔ کسی شے کی وضاحت کے لیے اس کی ضد کو جاننا ضروری ہونا چاہیے، جس نے اندھیرانہ دیکھا ہو وہ روشنی کی حقیقت سے واقف نہیں ہوتا۔ تقریب اول کی اقسام تو خود ایک دوسرے کی ضد ہیں، جیسے خاص، عام۔ جو لفظ خاص ہو وہ کبھی عام نہیں ہو سکتا اور عام کو خاص نہیں کہہ سکتے۔

جو دو چیزیں ایک جگہ ایک وقت میں ایک حیثیت سے جمع نہ ہو سکیں وہ ایک دوسرے کی ضد

ہیں۔ ظاہر، نص، مفسر اور حکم کے ضد خفی، مشکل، بجمل اور متشابہ ہیں۔ ظاہر کی ضد خفی ہے۔

خفی: اس کلام کو کہتے ہیں کہ لغت کے لحاظ سے تو اس کا معنی ظاہر ہوں، صیغہ کی وجہ سے کوئی خفا نہیں، مگر کسی خاص مدلول پر صیغہ کے علاوہ دوسرے کسی عارض کی وجہ سے لفظ کی دلالت پورے طور پر واضح نہ ہو قدرے خفارہ جائے۔

حکم: اس کا حکم یہ ہے کہ جستجو کی جائے کہ خفا کی وجہ کیا ہے؟ کیونکہ لفظ کے معنی میں قوت یا ضعف سے بھی خفا آتا ہے۔ آیت کریمہ: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا آئِيدِيَهُمَا﴾ لے ”چوری کرنے والے مرد و عورت کا ہاتھ کاٹ دو۔“ سارق کے معنی واضح ہیں جو شخص مال محفوظ کو محافظت کی غفلت شدیدہ (جس سے حفاظت باقی نہ رہے) جیسے نیند یا عدم موجودگی سے فائدہ اٹھا کر چکپے سے لے لے اس کو سارق (چور) کہتے ہیں، معلوم ہوا چور کا ہاتھ کاٹنا چاہیے۔

لیکن چور کے بعض افراد پر لفظ سارق کی دلالت پوری واضح نہیں ہے، جیسے طوار (جیب تراش) اور نباش (کفن چور) یہ دونوں چور ہیں اور بحیثیت لغت کے ان کو چور (سارق) کہہ سکتے ہیں کیونکہ حقیقتِ سرقة موجود ہے، لیکن حقیقتِ سرقة میں قوت و ضعف کا فرق ہو گیا ہے اور نام بھی بدل گئے ہیں عمومی طور پر ان کو طوار، نباش کہا جاتا ہے اس لیے ان دونوں پر سارق کی دلالت میں کچھ خفا آگیا ہے جس کی وجہ سے ان پر سارق کی حد جاری کرنے کے لیے جستجو کی ضرورت ہے۔

جب ہم نے جستجو کی تو طوار میں سرقة کی حقیقت قوی ہے کیونکہ طوار (جیب تراش) مال محفوظ کو محافظت کی موجودگی اور بیداری میں چالو حفاظت میں ادنیٰ غفلت سے فائدہ اٹھا کر لے اڑتا ہے اور نباش کے اندر سرقة کی حقیقت کمزور ہے، کیونکہ وہ میت کا کفن چرا تا ہے اور میت کسی درجہ میں محافظ نہیں البتہ قبر کے بند ہو جانے سے کمزور درجہ کی حفاظت پائی جاتی ہے تو نباش گویا مال غیر محفوظ کو چکپے سے اٹھا رہا ہے۔

جب طرّار میں حقیقتِ سرقة سارق سے زیادہ قوی ہے تو اس کا ہاتھ بہ طریقی اولیٰ کتنا

چاہیے کیونکہ سرقة میں زیادتی ہے تو سرقة کی سزا کا اول درجہ میں مستحق ہے، اور نباش کا ہاتھ نہیں کٹے گا کیونکہ سارق کی بُنیت نباش میں حقیقت سرقة کمزور ہے یہ ضروری نہیں کہ جو سزا اصل سرقة پر ہے ناقص (ادھورے) سرقة پر بھی نافذ ہو۔ حد جاری کرنے میں شبہ پیدا ہو گیا اس لیے نباش کا ہاتھ نہیں کٹے گا تعزیر کی جائے گی۔ نص کی ضد مشکل ہے۔

مشکل: مشکل اس کو کہتے ہیں کہ جس کا خفاف نفس صیغہ کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اور مشکل کا خفاف خفی سے زیادہ ہوتا ہے۔ مشکل کی مراد اپنے ہم شکلوں میں مل جانے کی وجہ سے صرف جستجو سے حاصل نہیں ہو جاتی بلکہ جستجو کے بعد غور و فکر کی ضرورت رہتی ہے۔ مشکل میں متعدد ایسے معانی کا احتمال رہتا ہے جس میں ہر معنی مشکل کی مراد ہٹھر سکتا ہے۔ جیسے کوئی شخص لباس و صورت بدل کر لوگوں میں گھس جائے تو پہلے ڈھونڈ ہنا پڑے گا پھر غور سے پہچاننا ہو گا۔

حکم: مشکل کا حکم یہ ہے کہ جستجو کے بعد غور و فکر کیا جائے اور جب تک مراد کا تعین نہ ہو یہ اعتقاد رکھے کہ جو مراد بھی ہو اللہ جل جلالہ کی وہ حق ہے۔

مثال شرعی یہ آیت کریمہ ہے: ﴿نَسَاؤْكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَاتُوا حَرْثَكُمْ أَنْتُمْ شَهْرُم﴾ لے ”تمہاری بیویاں تمہاری کھیتی ہیں تم اپنے کھیت میں جس طرح چاہو آ جاؤ۔“

آیت کریمہ میں لفظ انی مشکل ہے۔ لفظ انی، این (مکان) کے معنی میں بھی آتا ہے، جیسے: ﴿أَنِّي لَكِ هَذَا﴾ لے ”اے مریم! یہ میوے تمہارے پاس کہاں سے آئے؟“ اور انی کیف (طرح، طریقہ، کیفیت) کے معنی میں بھی آتا ہے: ﴿أَنِّي يَكُونُ لِي وَلَدٌ﴾ لے ”میرے بچے کس طرح ہو گا؟“

اب اشکال یہ ہوتا ہے کہ آیت کریمہ میں کس طرح مستعمل ہوا ہے؟ اگر این کے معنی میں ہوتا مطلب یہ ہو گا کہ جس جگہ سے چاہو مجامعت کرو قبل میں یا دُبُر میں یعنی لواطت بھی جائز ہے۔ (نوعہ باللہ) اگر کیف کے معنی میں ہو تو مطلب یہ ہے کہ جس طریقہ سے قبل میں مجامعت کرو جائز ہے، مجامعت کا کوئی طریقہ ایسا متعین نہیں کہ جس کی پابندی تم پر ضروری ہو۔ لہذا

قرآن کی جستجو اور غور کرنے کے بعد معلوم ہوا کہ صرف کیف کے معنی میں مستعمل ہوا ہے کیونکہ اُنیٰ سے پہلے حرث ہے جس کے معنی کھتی ہیں۔

حرث کے معنی میں غور کرنے سے معلوم ہوا کہ مجامعتِ مفیدہ کرو جس سے پہل حاصل ہو یعنی اولاد حاصل ہو، کیونکہ کھتی غلہ حاصل کرنے کے لیے ہوتی ہے اور اولاد قُبُل میں مجامعت سے حاصل ہو سکتی ہے، دوسرے مقام میں مجامعت بے فائدہ ہے، اس لیے اُنیٰ کو کیف کے معنی میں تسلیم کرنا ہوگا۔ اگر اُنیٰ کو اُین کے معنی میں مانیں تو لفظ حرث کا استعمال بے حکمت رہ جاتا اور اللہ حکیم کا کوئی لفظ حکمت سے خالی نہیں ہے۔ مفسر کی ضدِ مجمل ہے۔

مجمل: اس کلام کو کہتے ہیں جس کا خفا مشکل سے بھی بڑھ کر ہے۔ مفسر میں وضاحت اعلیٰ درجہ کی ہے تو مجمل میں خفا اعلیٰ درجہ کا ہوتا ہے یعنی مجمل اس کلام کو کہتے ہیں جس کی مراد اس قدر مشتبہ ہو کہ متكلّم سے دریافت کیے بغیر حاصل نہ ہو۔

مجمل میں اشتباه کبھی لفظ میں متعدد مخالف معانی کے اجتماع سے ہوتا ہے، جیسے لفظِ مشترک جب کہ اس کے ایک معنی مراد کو ترجیح دینے کی کوئی وجہ موجود نہ ہو تو ایسا لفظ مشترک مجمل بن جاتا ہے۔ اور کبھی مجمل میں اشتباه اشتراک کے بغیر صرف لفظ کے غریب (قلیل الاستعمال) ہونے کی وجہ سے ہوتا ہے جیسے اللہ جل جلالہ کا ارشاد: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوْعًا﴾ لے ”انسان فطری طور پر هلوع ہے۔“ هلوع نادر الاستعمال لفظ ہے اس لیے اس میں اجمال آگیا خود اللہ جل جلالہ نے اس کی تفسیر فرمائی: ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ حَزُوْعًا وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوْعًا﴾ لے ”جب کوئی آفت آتی ہے گھبرا جاتا ہے (بار بار اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے اور آفت کی مدافعت میں حیلے مذاہیر اختیار کرتا ہے) اور جب خیریت نصیب ہوتی ہے تو ہاتھ روک لیتا ہے بخیل کرتا ہے یعنی بڑا بے صبر و ناقد رہے۔“

اور کبھی مجمل میں اشتباه اس لیے ہوتا ہے کہ متكلّم نے لفظ کو ظاہری معنی سے ہٹا کر دوسرے مفہوم میں استعمال کیا ہوتا ہے، جیسے لفظ صَلَّةُ، زَكَّةُ، رِبَا کے معنی لغت میں دعا، صفائی اور زیادت

ہیں، لیکن متکلم اللہ جل جلالہ نے ان الفاظ کو مخصوص مفہوم میں استعمال کیا ہے۔

یہ محمل کی تین قسمیں ہوئیں، تینوں میں متکلم کے بیان کے بغیر مراد نہیں ہو سکتی۔

حکم: محمل کا حکم یہ ہے کہ اللہ جل جلالہ کی جو بھی مراد ہو اس کے حق ہونے کا اعتقاد رکھے، اور متکلم کی طرف سے وضاحت ہونے تک صبر کر لے، متکلم سے استفسار ممکن ہو تو استفسار کرے، استفسار کے بعد جستجو اور غور و فکر کی ضرورت ہو تو غور و فکر کر لے۔

تشابہ: محکم کی ضد تشابہ ہے، تشابہ کی مراد دنیا میں عقل و نقل سے کبھی معلوم نہیں ہو سکتی، اس کی مراد کی جستجو بے فائدہ ہے۔

حکم: یہ ہے کہ ہمیشہ توقف کرے، اور جو بھی مراد ہو اس کی حقانیت کا یقین رکھے جیسے ﴿اللّٰهُ

اللہ جل جلالہ ہی اس کی مراد سے بخوبی واقف ہیں۔

## چوتھا باب

نظم کی تقسیم ثالث کے بیان میں  
یعنی

نظم کو استعمال کرنے کے طریقوں کے بیان میں

یعنی لفظ کا استعمال وضع ہونے کے بعد کس طرح ہوا ہے؟ استعمال کے لحاظ سے لفظ کی دو قسمیں ہیں: حقیقت اور مجاز، ان دونوں کی تعریف سے پہلے وضع کی تعریف جان لینا چاہیے۔  
وضع: لفظ کو کسی خاص معنی کے لیے اس طرح مقرر کرنا کہ جب وہ لفظ بولا جائے بلکسی قرینہ کے وہ معنی سمجھ میں آجائے۔ وضع کی تین قسمیں ہیں:

وضع لغوی: اگر کسی لغوی نے لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کر دیا ہو تو وضع لغوی ہوگی، جیسے:  
اَسَدٌ کو اہل لغت نے شیر (خاص درندہ) کے لیے مقرر کر دیا۔

وضع عرفی خاص: مخصوص جماعت نے کسی لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کر لیا ہو، جیسے اہل نحو نے لفظِ فعل کو زمانہ بتلانے والے بامعنی کلمہ کے لیے مقرر کیا۔

وضع عرفی عام: عام لوگوں نے کسی لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کر لیا ہو، جیسے عام لوگ چارپاؤں والے جانور کو دَابَّةٌ کہتے ہیں۔

وضع شرعی: شارع نے کسی لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کیا ہو، جیسے لفظ صَلَاتٌ شریعت میں عبادتِ مخصوصہ کے لیے مقرر ہوا، یہ وضع شرعی ہوتی۔

وضع کی مذکورہ تمام صورتوں میں لفظ کو ”موضوع“ اور معنی کو ”موضوع علَه“ کہتے ہیں۔

حقیقت کی تعریف: جب متكلّم لفظ کو اس کے معنی موضوع علَه (لفظ جس معنی کے لیے مقرر ہوا) میں استعمال کرے تو لفظ اس معنی کے لیے حقیقت کہلاتا ہے، جیسے جاءَ الْأَسَدُ (شیر آیا) اور

متلکم کی مراد شیر ہی ہو۔

مجاز کی تعریف: جب متلکم لفظ کو معنی موضوع لہ کے سوا دوسرے معنی کے لیے پہلی معنی کے ساتھ مناسبت کی وجہ سے استعمال کرے تو لفظ اس دوسرے معنی کے لیے مجاز کہلاتا ہے، جیسے جَاءَ الْأَسْدُ۔ (بہادر آدمی آیا) تو یہاں لفظ اُسد بہادر آدمی کے لیے مجاز ہوا۔ مناسبت (علاقہ) کا بیان آگے آرہا ہے، ان شاء اللہ تعالیٰ۔

### فصل (۱)

## حقیقت کے بیان میں

حقیقت کا حکم: حقیقت کا حکم یہ ہے کہ معنی موضوع لہ (جس کے لیے لفظ مستعمل ہوا) ثابت ہو جائے گا، جیسے: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكُعُوا﴾ لے ”اے ایمان والو! رکوع کرو۔“ لفظ رکوع شارع نے معنی موضوع لہ (شرعی رکوع) میں استعمال کیا ہے، اس سے شرعی رکوع کی طلب ثابت ہوئی۔

فائدہ ۱: کوئی لفظ خاص ہو یا عام ہو وہ حقیقت بھی ہو سکتا ہے، جیسے لفظ اُسد (شیر) خاص ہے اور اپنے موضوع لہ میں مستعمل ہے تو حقیقت بھی ہے، اور اُسد (بہت شیر) عام ہے اور اس کو حقیقت بھی کہتے ہیں۔

فائدہ ۲: جب کوئی لفظ مستعمل ہو تو اس کے معنی موضوع لہ مراد لینا چاہیے جب تک کہ معنی موضوع لہ پر عمل ممکن ہو، اگر کسی وجہ سے معنی موضوع لہ پر عمل ممکن نہ رہے تو لفظ کا استعمال مجاز سمجھنا چاہیے اور معنی غیر موضوع لہ مراد لینا چاہیے، جیسے: جَاءَ الْأَسْدُ (شیر آیا) تو درندہ ہی مراد ہوگا، اگر کوئی کہے: يَقْرَأُ الْأَسْدُ (شیر پڑھتا ہے) تو ظاہر بات ہے یہاں درندہ مراد لینا ممکن نہیں تو بہادر آدمی (مجاز) مراد ہے۔

فائدہ ۳: یاد رکھنا چاہیے کہ معنی موضوع لہ سے لفظ کی نفی کبھی درست نہیں ہوتی، جیسے شیر (درندہ خاص) کے متعلق کبھی لیںسَ بَأَسَدٍ نہیں کہہ سکتے (کبھی مبالغہ نفی کر دیں تو دوسری چیز ہے)۔ معنی غیر موضوع لہ سے لفظ کی نفی درست ہے، بہادر آدمی کو اُسد مجازاً کہتے ہیں اور لیںسَ بَأَسَدٍ (شیر نہیں ہے) بھی کہہ سکتے ہیں، باپ کو اُب کہتے ہیں لیںسَ بَأْبٍ نہیں کہہ سکتے، دادا کو مجازاً اُب کہتے ہیں اور لیںسَ بَأْبٍ بھی درست ہے۔

فائدہ ۴: کسی لفظ کو صرف حقیقت یا صرف مجاز قرار دے کر ایک ہی وقت اور ایک ہی استعمال میں ایک ہی حیثیت سے لفظ کے حقیقی اور مجازی معنی کا قصد جائز نہیں، جیسے: لَا تَقْتُلُ الْأَسَدَ (تو شیر اور بہادر مرد کو مت مار)۔ قتل نہ کرنے کی طلب شیر اور بہادر مرد کے لیے ایک ہی صیغہ سے ثابت نہیں ہو سکتی دونوں کے لیے علیحدہ صیغہ کا استعمال ضروری ہے۔ اسی طرح لفظ ایک ہی وقت میں حقیقت بھی ہو مجاز بھی ہو یہ جائز نہیں، مثالی مذکور میں اُسد اگر حقیقت ہے تو مجاز نہیں ہو سکتا اور مجاز ہے تو حقیقت نہیں ہو سکتا۔

فائدہ ۵: کبھی مجازی معنی اس قدر عام ہوتا ہے کہ حقیقی معنی مجازی معنی کا ایک فرد بن جاتا ہے اور مقصود مجازی معنی ہوتا ہے حقیقی معنی بلا ارادہ ضمناً اس میں شامل ہو جاتے ہیں، اور بظاہر حقیقی اور مجازی معنی جمع ہو جاتے ہیں لیکن اس میں حرج نہیں، قصداً دونوں کو جمع کرنا جائز نہیں ہے، جیسے: لَا أَضْعُ قَدَمِيْ فِيْ دَارِ فُلَانٍ۔ (میں فلاں کے گھر میں قدم نہیں رکھوں گا) دار فلاں کی حقیقت یہ ہے کہ فلاں کا ذاتی مملوک گھر ہوا اور وضع قدم کی حقیقت یہ ہے کہ برہنہ پا داخل ہو، مگر عرف میں دارِ فلاں سے مجازاً ”سکونت کا گھر“ اور پیر رکھنے سے ”اندر جانا“ مراد ہوتا ہے۔ تو اس صورت میں مطلب یہ ہو گا کہ میں اس کے گھر میں نہ جاؤں گا خواہ اس کا ذاتی گھر ہو یا کرایہ کا یا عاریتیاً ہو، چیل پہن کر جائے یا بلا چیل جائے، اگر جائے گا حاشش ہو گا، تو سکونت اور دخول کے مجازی معنی میں حقیقی معنی آرہے ہیں اس میں کوئی حرج نہیں۔

فائدہ ۶: جب حقیقی معنی دشواری کا باعث بن جائیں یعنی حقیقت متعذر ہو، یا حقیقی مشکل تو

نہیں لیکن محاورہ میں اس لفظ کا استعمال عادت و عرف میں مجازی معنی کے لیے ہوتا ہو یعنی حقیقتِ مجبورہ ہو تو مجازی معنی مراد ہوتے ہیں۔

حقیقتِ متعدہ کی مثال: جیسے وَاللَّهِ لَا أَكُلُّ مِنْ هَذِهِ النَّخْلَةِ۔ (اللہ کی قسم! میں اس کھجور کے درخت سے کچھ بھی نہ کھاؤں گا) اگر کھجور کے پتے یا چھال کھالے تو حاش نہیں ہوگا حالانکہ حقیقی معنی کا تقاضا تو یہی ہے کہ حاش ہو جائے، مگر حقیقی معنی دشواری کا باعث ہیں کوئی کھجور کے پتے یا چھالکے بڑی مشکل سے کھائے گا۔ معلوم ہوا متكلّم کے کلام کے وہ معنی لینا چاہیے جس میں دقت و دشواری نہ ہو، اس لیے یہاں مجازی معنی خلہ سے شرخلہ مراد ہوگا۔

حقیقتِ مجبورہ کی مثال: وَاللَّهِ لَا أَضَعُ قَدَمِيْ فِيْ دَارِ زَيْدٍ۔ (اللہ کی قسم! میں زید کے گھر میں پیر نہیں رکھوں گا) اگر یہ شخص باہر کھڑے ہوئے زید کے گھر میں اپنا پیر رکھے تو حقیقت کا تقاضا تو یہی ہے کہ حاش ہو جائے اور حقیقت پر عمل بھی مشکل نہیں، مگر عرفِ عام اور عادت یہ ہے کہ وضعِ قدم (پیر رکھنا) سے مراد صرف پیر رکھنا نہیں ہوتا بلکہ وضعِ قدم سے داخل ہونا (اندر جانا) مراد ہوتا ہے، اس لیے یہاں عرفِ عام کے مقابلہ میں حقیقت کو ترک کر دیتے ہیں اور متكلّم گھر میں داخل ہو جائے تب حاش ہوتا ہے۔

حقیقت کبھی شرعاً مجبور ہوتی ہے تب بھی مجاز مراد ہوتا ہے، جیسے کوئی شخص اپنے مقدمہ میں کسی کو دکیل بناتا ہے: أَوْ كُلُّكَ لِخُصُّوْ مَتِّيْ هَذِهِ (میں تمہیں اپنے مقدمہ کا دکیل بناتا ہوں) مدعی کے دکیل بننے کا تقاضا اور حقیقت تو یہ ہے کہ عدالت میں وہ مدعی کی طرفداری کرے اور مقابل کی ہربات کا انکار کرے جو اپنے اصل (موکل) کے لیے مضر ہو اگرچہ مدعی جھوٹا ہو، مگر شرعاً اس طرح جھوٹ اور نا حق طرفداری جائز نہیں۔ اس لیے شرعی اعتبار سے أَوْ كُلُّكَ لِخُصُّوْ مَتِّيْ هَذِهِ کا مطلب ہوگا (مجازاً) تم کو اپنی طرف سے عدالت میں جواب کا ذمہ دار بناتا ہوں مطلقاً، یعنی تمہارا جواب میرا جواب شمار ہوگا۔ لہذا اگر دکیل مدعی علیہ کی بات کا اقرار بھی کر لے اور یہ اقرار مدعی پر لیے مضر ہوتا بھی مدعی کا اقرار سمجھا جائے گا۔ مدعی دکیل

کو نہیں کہہ سکتا کہ تم نے اقرار کیوں کیا؟ اس لیے کہ شریعت میں توکیل کا یہی مطلب ہے، اس لیے وکالت کے مجازی معنی شرعاً مراد ہوں گے۔

فائدہ: کبھی حقیقت بالکل متروک تو نہیں ہوتی مستعمل ہوتی ہے مگر مجازی معنی زیادہ راجح ہوتا (چلتا) ہے، یا ذہن اولاًاً معنی مجاز کی طرف جاتا ہے۔ ایسی صورت میں حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ علیہ حقیقت ہی کو ترجیح دیتے ہیں اور حضرات صاحبین مجازی معنی کی ترجیح کے قائل ہیں۔ جیسے کسی نے قسم کھائی: وَاللَّهِ لَا أَكُلُّ مِنْ هَذِهِ النَّخْلَةِ (اللہ کی قسم!) میں اس گیہوں کو نہ کھاؤں گا) تو حقیقت یہ ہے کہ یہ گیہوں کے دانے نہ کھاؤں گا۔ اور حقیقت مستعمل بھی ہے، لوگ گیہوں کا دانہ بھون کر کھاتے ہیں، جوش دے کر بھی چباتے ہیں۔ اس لیے حضرت امام اعظم رضی اللہ عنہ علیہ کے نزدیک اگر یہ گیہوں بھون کر یا جوش دے کر کھائے تو حانت ہوگا اس گیہوں کی روٹی سے حانت نہ ہوگا، اور حضرات صاحبین مجازی معنی کو راجح کہتے ہیں کہ گیہوں سے مراد گیہوں کی روٹی ہے اس لیے روٹی کھانے سے حانت ہوگا، یا عموم المجاز کے اعتبار سے روٹی اور دانہ دونوں سے حانت ہوگا خواہ دانہ کھائے یا روٹی کھائے۔

## فصل (۲)

### ترکِ حقیقت کے قرآن کا بیان

جب یہ معلوم ہوا کہ حقیقت کبھی متروک و مجبور ہو جاتی ہے تو حقیقت کو ترک کرنے کے قرآن سے واقف ہونا چاہیے۔ حقیقت پانچ قرآن سے متروک ہوتی ہے:

۱۔ جب عرف و عادت قرینہ ہو، جیسے: لِلَّهِ عَلَيَّ أَنْ أَحْجَجَ (اللہ کے لیے اپنے پرج کو لازم کرتا ہوں) حج کے حقیقی معنی لغت میں قصد مطلق کے ہیں، مگر عرفِ شرع میں حج مخصوص عبادات کا نام ہے اور نذر میں حکمِ شرع مطلوب ہوتا ہے، اس لیے عرفِ شرع کی دلالت سے حقیقت متروک اور مجاز مطلوب ہوگا۔

۲۔ خود لفظ ایسا ہو کہ حقیقت متروک ہونے پر لفظ کے حروف کا مادہ ہی قرینہ بن جائے، خارجی قرینہ کی ضرورت نہ ہو۔ یہ صورت اس وقت ہوتی ہے جب لفظ کسی ایسے معنی کے لیے وضع ہوا ہو جس کے افراد مختلف ہوں، کچھ افراد اس قدر زیادہ قوت رکھتے ہوں کہ اس معنی کا فرد، ہی نہیں رہتے، اور کچھ معنی اس قدر کمزور ہیں کہ گویا معنی موضوع لہ کے فرد، ہی نہیں رہتے۔

بعض افراد کے معنی موضوع لہ سے قوی ہونے کی مثال: لفظ فَاكِہہ (میوه) ان چیزوں کے لیے وضع ہوا ہے جو لذت و لطف اور نشاط طبع بڑھانے کے لیے کھائی جاتی ہیں۔ تربور اور خربوزہ بھی فَاكِہہ کے افراد ہیں، اور انگور اور انار اور کھجور بھی۔ انگور، انار اور کھجور میں لذت و لطف کے ساتھ غذائیت بھی موجود ہے۔ صرف انگور کھا کر زندگی بسر ہو سکتی ہے، بھوک مٹ جاتی ہے اور جسمانی نشودنما کے لیے دودھ کی طرح کافی ہے، لیکن تربوز و خربوزہ سے بھوک زائل نہیں ہوتی، کھانے کا بدل نہیں صرف لذت و مزہ کی چیزیں ہیں۔ تو تفکہ کی حقیقت پر انگور، انار اور کھجور میں اس قدر زیادت ہے کہ گویا وہ فَاكِہہ کے فرد نہیں رہے طعام کے فرد بن گئے۔ اگر کوئی شخص قسم کھائے کہ وَاللَّهِ لَا آئُلُ الْفَالِكِہ (اللہ کی قسم! میوه نہیں کھاؤ گا) تو انگور و انار کھانے سے حانت نہ ہوگا کہ یہ چیزیں تفکہ کی حقیقت سے گویا خارج ہیں، فَاكِہہ کا لفظ صرف تفکہ والے بچلوں پر محدود رہے گا۔

بعض افراد کے معنی موضوع لہ سے کمزور ہونے کی مثال: لفظ لَحْمُ (گوشت) عربی لغت میں التحام سے لیا گیا ہے۔ التحام کا مطلب ہے تیزی اور جوش۔ چونکہ گوشت خون سے بنتا ہے اور خون میں شدت ہوتی ہے، اس لیے گوشت میں بھی شدت ہوتی ہے اور اسی لیے عربی میں گوشت کو لَحْمٌ کہتے ہیں۔ تو لحم وضع ہوا ہے ایک ایسی چیز کے لیے جس میں خونی شدت ہے۔ اب لحم کے دو فرد ہیں۔ ایک حیوانات بری (خشکی) کا لحم اور دوسرا حیوانات بحری (دریائی) جانور جس میں مچھلی بھی شامل ہے) کا لحم مچھلی کو بھی کہتے ہیں:

﴿وَتَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا﴾ لے ”دریا کا تازہ گوشت کھاتے ہو۔“ مگر مچھلی کا لحم اس قدر ناقص ہے کہ گویا وہ لحم ہی نہیں کیونکہ مچھلی میں درحقیقت خون ہوتا ہی نہیں اس لیے کہ خون والا جانور پانی میں ہمیشہ گذر برس نہیں کر سکتا تو مچھلی کے لحم میں شدت نہیں ہے۔ اب اگر کسی نے قسم کھائی کہ **وَاللَّهِ لَا أَكُلُ اللَّحْمَ** (میں گوشت نہیں کھاؤں گا اللہ!) تو مچھلی کھانے سے حانت نہ ہوگا کیونکہ خود لفظ لحم بتلارہا ہے کہ مچھلی کا لحم اس میں شامل نہیں، حقیقتِ لحم ادھوری ہے، لفظ لحم بعض افراد پر محدود رکھا گیا یہی مجاز ہوا۔

۳۔ کبھی حقیقت متروک ہوتی ہے ایسے قرینہ لفظیہ سے جو صیغہ حقیقت سے خارج ہوتا ہے مگر ساتھ ہی ہوتا ہے، جیسے: **طَلِقُ امْرَأَتِيِّ إِنْ كُنْتَ رَجُلًا** (اگر تو مرد ہے تو میری بیوی کو طلاق دیدے) صیغہ کی حقیقت تو یہ ہے کہ مخاطب کو بیوی پر طلاق دینے کا وکیل و مختار بنارہا ہے جس سے طلاق دینے کا اختیار مخاطب کو مل جاتا ہے، لیکن لفظی قرینہ موجود ہے: **إِنْ كُنْتَ رَجُلًا** معلوم ہوا کہ متكلّم کا مقصد طلاق کا مختار بنانا نہیں بلکہ مخاطب کے عجز کا اظہار اور مخاطب کو ڈالنا مقصود ہے۔

اور جیسے اللہ جل جلالہ کا ارشاد ہے: **فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيُكُفِرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا** لے ”جو چاہے ایمان لائے جو چاہے کفر کرے۔“ بظاہر اللہ تعالیٰ نے ایمان لانے نہ لانے کا اختیار دیا لیکن ساتھ ہی **إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا** فرمایا: ”ہم نے کافروں کے لیے جہنم تیار رکھی ہے۔“ یہ قرینہ ہے کہ حقیقت متروک ہے، کفر پر وعید اور دھمکی سے معلوم ہوا کہ یہ کلام اظہارِ نارِ اصلگی کے لیے ہے۔

۴۔ کبھی حقیقت متروک ہوتی ہے متكلّم کی طرف سے قرینہ معنویہ اور قصدِ خاص کی وجہ سے۔ جیسے جوشِ غضب میں بیوی سے کہا کہ **إِنْ خَرَجْتِ فَأَنْتِ طَالِقٌ** (اگر تو گھر سے باہر گئی تو تجھے طلاق ہے) درحقیقت تو کلام کا تقاضا یہ ہے کہ اس کے بعد عورت جب بھی گھر سے باہر

جائے تو طلاق واقع ہو جانا چاہیے، مگر متكلّم کی حالت غضب قرینہ ہے کہ متكلّم کا قصد صرف اس حالت میں باہر جانے پر طلاق کا ہے۔ عقل یہ فیصلہ کرتی ہے۔ اگر غصہ ٹھنڈا ہونے کے بعد باہر گئی تو طلاق واقع نہ ہوگی، اس صورت میں ان خَرَجَتِ صرف حالتِ غضب کے ساتھ مخصوص رہ گیا اس کا عموم ختم ہو گیا، یہی مجازی معنی ہوئے۔

۵۔ کبھی کلام میں حقیقت مراد لینے کی صلاحیت نہیں ہوتی اور جس کے بارے میں کلام ہوا ہے وہ چیز قرینہ بن جاتی ہے کہ حقیقت متروک ہے، جیسے حضرت خاتم النبیین ﷺ کا ارشاد: إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ۔ اس کی حقیقت ہے کہ اعمال کا وجود نیت پر موقوف ہے حالانکہ بہت سے اعمال ہاتھ پر سے وجود پذیر ہوتے ہیں اور نیت نہیں ہوتی، اس لیے ماننا پڑے گا کہ یہاں کوئی چیز محفوظ ہے۔ اور وہ ایک مضاف ہے، یعنی حُسْنُ الْأَعْمَالِ وَقُبُحُ الْأَعْمَالِ بِالنِّيَّاتِ۔ (اعمال کی خوبی اور خرابی نیت پر موقوف ہے) نیت اچھی ہے تو عمل اچھا ہے اگرچہ کبھی صورتاً برا ہو، اور نیت بری ہو تو عمل برا ہے خواہ صورت کتنی ہی اچھی ہو۔ معلوم ہوا یہاں مجاز بالحذف ہے، مضاف محفوظ ہے اور مضاف الیہ کو اس کے قائم مقام کر دیا ہے۔

اور جیسے حضور اقدس ﷺ کا ارشاد ہے: رُفَعَ عَنْ أَمْتَيِ الْخَطَا وَالنِّسْيَانِ۔ (میری امت سے بھول چوک مرفوع ہے) بظاہر اس کا مطلب یہ ہے کہ میری امت سے بھول چوک نہیں ہو سکتی، لیکن یہ مطلب نہیں۔ مطلب یہ ہے کہ بھول چوک کا گناہ مرفوع ہے، معاف ہے، آخرت میں مواخذہ نہ ہوگا، محل کلام حقیقت کے متروک ہونے کو بتلارہا ہے۔

### فصل (۳)

#### مجاز کا بیان

مجاز کی تعریف پڑھ چکے کہ کسی لفظ کو معنی غیر موضوع لہ میں معنی موضوع لہ کے ساتھ مناسبت (تعلق) کی وجہ سے استعمال کرنے کا نام مجاز ہے۔ یعنی جب لفظ کو حقیقی معنی کے سواد و سرے

معنی میں استعمال کرنا ہو تو دوسرے معنی میں حقیقی معنی کے ساتھ مناسبت ہونا ضروری ہے بغیر مناسبت کے کسی بھی لفظ کو کسی معنی غیر موضوع لہ کے لیے استعمال کا نام مجاز نہیں، اگر آسمان بول کر زمین مراد لی جائے تو جائز نہیں۔

مناسبت (علاقہ) کے اعتبار سے مجاز کی دو قسمیں ہو جاتی ہیں کیونکہ معنی حقیقی اور معنی مجازی میں مناسبت صورتاً بھی ہوتی ہے اور معناً بھی ہوتی ہے، صورتاً مناسبت ہو تو مجاز مرسل کہتے ہیں، معناً مناسبت ہو تو استعارہ کہتے ہیں۔

مناسبتِ صوری کا مطلب یہ ہے کہ معنی مجازی کا بظاہر معنی حقیقی کے ساتھ تعلق ہو، یہ تعلق بلا واسطہ ہو اور ظاہر ہو کسی تیسرا چیز کے واسطہ کی دونوں میں تعلق پیدا کرنے لیے ضرورت نہ ہو، لیکن دونوں کا لازم و ملزم ہونا ضروری نہیں کہ دونوں جدا نہ ہو سکتے ہوں، جیسے: مَطَرُ (بارش) اور سَمَاءُ (بادل) دونوں میں صورتاً اتنا تعلق ہے کہ دونوں فضا میں ایک ساتھ ہیں، بادل ظرف ہے اور بارش مظروف ہے لیکن ممکن ہے کہ بادل ہو اور بارش موجود نہ ہو دونوں میں لزوم نہیں، یہ محسوس کی مثال ہے۔ حکم شرعی میں اس کی مثال ملکِ متعہ (حقِ مجامعت) ہے جو باندی کی ملکِ رقبہ (پوری باندی کی ملک) سے حاصل ہوتی ہے۔ باندی کی ملکِ رقبہ سبب بنتی ہے ملکِ متعہ کے حصول کا، اس لیے ملکِ متعہ اور ملکِ رقبہ میں جوڑ ہے۔

معنوی مناسبت کا مطلب یہ ہے کہ دو چیزیں کسی تیسرا چیز میں مشترک ہو جائیں اور دونوں میں وہ وصف موجود ہو، جیسے: أَسَدُ (شیر) اور شَجَاعُ (بہادر) دونوں وصفِ شجاعت میں شریک ہیں ورنہ شجاع مرد اور شیر میں کوئی ظاہری قرب نہیں۔ علاقہ معنویہ کی شرعی حقیقت یہ ہے کہ ایک شے میں ایک خاص معنی شرعیہ موجود ہے، اور دوسری شے میں اس قسم کے معنی موجود ہیں تو دونوں میں علاقہ معنویہ موجود ہے، جیسے صدقہ اور ہبہ۔ صدقہ کہتے ہیں بلا عوض کسی کو کسی مال کا مالک بنانا اور ہبہ میں بھی یہی معنی ہیں، تملیک بلا عوض میں دونوں مشترک ہیں، دونوں میں معنوی جوڑ موجود ہے اس لیے صدقہ کا ہبہ پر اور ہبہ کا صدقہ پر اطلاق جائز ہے۔ صدقہ اور ہبہ میں فرق اس قدر ہے کہ صدقہ میں رحم و کرم کا پہلو ہے اور لینے والے کی ذلت

ہے، اور ہدیہ میں اعزاز و محبت کا پہلو ہے اور لینے والا اور دینے والا اس کو باعث فخر سمجھتے ہیں۔  
مجازِ مرسل میں چوبیس علاقہ صوریہ ملتے ہیں۔

۱۔ دو چیزوں باہم سبب و مسبب ہوں تو علاقہ سببیت ہوتا ہے، اس صورت میں سبب کا  
مسبب پر اور مسبب کا سبب پر اطلاق کبھی ہوتا ہے، جیسے: مَطَرُ (بارش) اور نَبَاتُ  
(سبزہ) کہ بارش سبزہ کے لیے سبب ہے اور سبزہ مسبب ہے یہ جائز ہے کہ مَطَرُ کو بول  
کر نَبَاتُ مراد ہو۔

۲۔ مسبب کا اطلاق سبب پر بھی جائز ہے، جیسے: خَمْرٌ (شراب) مسبب ہے اور عَنْبٌ  
(انگور) سبب ہے تو خمیر کا اطلاق عنب پر ممکن ہے ﴿إِنَّى أَرَانِي أَعَصِرُ  
خَمْرًا﴾ لے "میں خود کو شراب نچوڑتا ہوادیکھ رہا ہوں"، یعنی انگور نچوڑتا ہوا۔

۳۔ کبھی دو چیزوں میں تعلق جزو و کُل کا ہوتا ہے۔ ایک شے کُل ہے دوسرا جزو ہے تو وہ لفظ  
کُل کے لیے حقیقت ہے جزو پر بولا جاتا ہے، جیسے: إِصْبَعٌ (انگلی) سے انگلی کی نوک  
(پور) مراد لینا جائز ہے: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي أَذَانِهِمْ﴾ لے "اپنی انگلیاں  
کانوں میں دے رہے ہیں" (یعنی انگلیوں کی نوک)۔

۴۔ جزو کا اطلاق کُل پر ہوتا ہے، جیسے: رَقَبَةُ (گردن) کا اطلاق پوری ذات پر ہوتا ہے:  
﴿تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ﴾ لے "ایک پورا غلام آزاد کرنا۔"

۵۔ دو چیزوں میں تعلق لازم و ملزم کا ہو، ملزم کا اطلاق لازم پر ہوتا ہے، جیسے: نَاطِقٌ  
(بولنے والا) اور دلالت نطق کا لازم ہے نطق سے دلالت مراد لینا جائز ہے، جیسے: كُلُّ  
شَيْءٌ نَاطِقٌ بِوُجُودِ الْبَارِئِي "ہر چیز وجود باری جل جلالہ پر دلالت کرتی ہے" تو ناطق  
سے دال مراد ہے بولنا مراد نہیں ہر چیز کی زبان نہیں ہے۔

۶۔ لازم کا اطلاق ملزم پر بھی ہوتا ہے، جیسے: شَدُّ الْإِرَازِ (تہبند مضبوط باندھنا) اِعْتِزَالٌ مِنَ النِّسَاءِ (جماع سے باز رہنا) کا لازم ہے، تو شَدُّ الْإِرَازِ سے مجامعت سے پرہیز مراد لینا جائز ہے۔ حدیث شریف میں ہے حضور اقدس ﷺ رمضان مبارک کے اخیر عشرہ میں شَدُّ الْمِئْرَ (تہبند کس لیا کرتے) مجامعت سے باز رہتے۔

۷۔ دو چیزوں میں مقید و مطلق کا تعلق ہو مقید کا اطلاق مطلق پر کرنا جائز ہے، شَفَرُ (اونٹ کا ہونٹ) کا استعمال کسی بھی مطلق شَفَرُ (کسی بھی جاندار کے ہونٹ) پر جائز ہے۔

۸۔ مطلق بول کر مقید مراد لے لینا، جیسے: الْيَوْمَ سے يوْمٌ قیامت مراد ہے: ﴿إِنَّمَا الْمُلْكُ الْيَوْمَ﴾ ﷺ "آج سلطنت کس کی ہے؟"

۹۔ دو چیزوں میں خاص و عام کا تعلق ہو تو خاص بول کر عام مراد ہو سکتا ہے، جیسے: نَاطِقٌ بول کر حَيْوَانٌ مراد ہو۔

۱۰۔ عام بول کر خاص مراد لینا، جیسے: مَلَائِكَةً بول کر جبرائیل و میکائیل علیہما السلام مراد ہوں۔

۱۱۔ دو چیزوں میں اضافت کا تعلق ہو تو ایک کو حذف کر کے دوسرا اس کی جگہ پر رکھنا، جیسے: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرِيَةَ﴾ ﷺ (اس گاؤں سے پوچھو) یعنی گاؤں والوں سے پوچھلو: وَاسْأَلْ أَهْلَ الْقَرِيَةِ، مضاف کی جگہ مضاد الیہ کو رکھ دیا۔

۱۲۔ مضاد الیہ کو حذف کر دینا، جیسے: ضُرِبَ الْغَلَامُ (غلام زید) زید کا غلام پٹا۔

۱۳۔ دو چیزوں میں مجاورت (قربت کا تعلق) ہوا ایک کا دوسرے پر اطلاق، جیسے: جَرَى الْمِيزَابُ (پر نالہ جاری ہوا) یعنی پانی جاری ہوا جو پر نالہ میں ہے۔

۱۴۔ دو چیزوں میں اتصال کا تعلق ہو یعنی جس وصف سے ایک چیز مستقبل میں متصف ہونے والی ہو اس کافی الحال اطلاق کرنا، جیسے طالب علم کو فاضل کہنا۔

۱۵۔ شے جس وصف سے ماضی میں متصف تھی اس کا اطلاق فی الحال کرنا، جیسے بے باپ کے بالغ شخص کو بیتیم کہنا۔

۱۶۔ دو چیزوں میں ظرف و مظروف (حال و محل) کا تعلق ہو تو مظروف کا ظرف پر اطلاق کرنا، جیسے لفظ کوز کا استعمال پانی کے لیے کرنا، کہتے ہیں: ایک گلاس دو، یعنی ایک گلاس بھر کر پانی دو۔

۱۷۔ ظرف بول کر مظروف مراد لینا، جیسے: فِي رَحْمَةِ اللَّهِ (وہ اللہ کی رحمت میں پہنچا) یعنی جنت میں پہنچا جو رحمت کا مقام (محل) ہے۔

۱۸۔ دو چیزوں میں آلیت کا تعلق ہو، ایک چیز دوسرے کے لیے آلہ (ذریعہ) بنتی ہو تو آلہ کا اطلاق اس شے پر کرنا: لِسَانٌ (زبان جو کلام کا آلہ ہے) کا اطلاق کَلَامٌ پر کرنا جیسے طَوِيلُ اللِسَانِ (زبان دراز) بہت باتوں ہے، يَجْرِي لِسَانُهُ (اس کی زبان چلتی ہے) یعنی زیادہ بولتا ہے۔

۱۹۔ دو چیزوں میں بدیلت کا تعلق ہو، ایک شے دوسرے کا بدل ہو (بدلہ) جیسے دَمْ بول کر دِيَةً مراد ہو: أَخْذَ دَمَ أَخِيهِ (اپنے بھائی کی دیت (بدلہ خون) وصول کیا)۔

۲۰۔ دو چیزوں ایک دوسرے کی ضد ہوں ایک کا دوسرے پر اطلاق، جیسے: أَعْمَى كَوَّبِصِيرٍ کہہ دینا۔

۲۱۔ کسی زیادت کا آجانا، جیسے: لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ لَمْ میں کاف زائد ہے۔

۲۲۔ کسی حرف کا مخدوف ہو جانا: يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا لَمَّا أَنْ لَاتَضِلُّوا "اللہ تعالیٰ صاف صاف بیان کرتے ہیں تاکہ تم بھٹک نہ جاؤ۔"

۲۳۔ اسم نکرہ کو کلامِ ثبت میں عموم کیلئے استعمال کرنا: عَلِمْتُ نَفْسٍ مَا أَحْضَرَتْ لَمَّا

(کُلُّ نَفْسٍ) (جو کچھ پیش کیا ہے ہر نفس اس کی حقیقت سے واقف ہو جائیگا) چوبیں علاقے مجاز مرسل کہلاتے ہیں۔

### استعارہ کا بیان

دو چیزوں کے درمیان تعلق معنوی ہوا اور علاقہ معنوی ہو، معنوی مناسبت ہو تو استعارہ کہتے ہیں: رَأَيْتُ أَسَدًا يَرْمِيْ (میں نے ایک شیر کو تیر چلاتے دیکھا) یہاں شیر سے مراد بہادر آدمی ہے۔ وصف شجاعت جو شیر کا ممتاز اور غالب وصف ہے اس میں اشتراک و مناسبت کی وجہ سے لفظ اَسَدًا کو شجاع شخص کے لیے استعمال کیا۔

استعارہ (تشییہ) میں ایک مشبہ ہوتا ہے (جس کو کسی کا مثل قرار دیا جائے) جیسے مثال مذکور میں شجاع آدمی، اور ایک مشبہ بہوتا ہے (جس کے مثل کسی کو بتلایا جائے) جیسے اَسَد، اور علاقہ تشبیہ ہوتا ہے (جس وصف کی وجہ سے مناسبت ہوئی) جیسے شجاعت، اور ایک قرینہ ہوتا ہے جو دلالت کرتا ہے کہ اشتراک وصف کی بنا پر یہاں استعارہ ہوا ہے، جیسے مثال مذکور میں يَرْمِيْ کیونکہ درندہ تیر نہیں چلاتا، معلوم ہوا کہ اَسَد سے شجاع شخص مراد ہے۔

### فصل (۲)

### مجاز کا حکم

مجاز کا حکم یہ ہے کہ لفظ جس معنی غیر موضوع کے لیے مستعمل ہوا ہے وہ ثابت ہو جاتا ہے اور عمل اس کے مطابق کرنا چاہیے۔

فائدہ ۱: مجاز خاص بھی ہو سکتا ہے عام بھی ہو سکتا ہے۔ رَأَيْتُ أَسَدًا يَرْمِيْ خاص ہے اور رَأَيْتُ أَسَدًا تَرْمِيْ عام ہے

فائدہ ۲: یہ بھی ممکن ہے کہ لفظ خاص ہوا اور مجاز عام ہو کیونکہ مجاز میں عموم معنی غیر موضوع لہ کی وجہ سے ہوتا ہے، جیسے لفظ صاف خاص ہے، ظرف ہے، لکڑی کے ایک پہانہ کا نام ہے۔ ایک صاف

(پیانہ) کی دو صاع کے عوض بیع جائز ہے لیکن کبھی صاع بول کر (پیانہ برتن) مراد نہیں ہوتا بلکہ مظروف جو چیز صاع سے ناپی جاتی ہے وہ مراد ہوتی ہے، جیسے کہتے ہیں: ایک صاع گیہوں دو، توجہ صاع سے صاع کے اندر کی چیز مراد ہو تو یہ مجاز ہے۔ اگر صاع سے صاع کے اندر ناپی جانے والی کوئی بھی چیز مراد ہو تو یہ مجاز عام مجاز ہے اگرچہ لفظ خاص ہے۔ جیسے حضرت خاتم النبیین ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: لَا تَبِعُوا الْدِرْهَمَ بِالدِّرْهَمِينَ وَلَا الصَّاعَ بِالصَّاعِينَ (ایک درہم کو دو درہم کے عوض اور ایک صاع کو دو صاع کے عوض نہ پھوپھوں) تو یہاں صاع سے مراد صاع کے اندر ناپی جانے والی ہر شے ہے، یعنی ناپی جانے والی چیزوں کو اپنی جنس کے بدلہ جب پھوپھو برابری ضروری ہے، ایک صاع بھر گیہوں دو صاع بھر گیہوں کے عوض نہ پھوپھو۔ اسی طرح جوار باجرہ چاول صاع میں بھر کر بکنے والی ہر چیز لفظ صاع سے مراد ہے، تو یہ مجاز عام ہے اپنے معنی کے اعتبار سے اگرچہ لفظ خاص ہے۔

فائدہ ۳: کبھی لفظ ایک اعتبار سے حقیقت اور دوسرے اعتبار سے مجاز ہوتا ہے۔ جب کوئی لفظ اپنے لغوی معنی سے ہٹا کر دوسرے معنی میں استعمال کیا جائے تو ایسے لفظ کو منقول کہتے ہیں، نقل شارع ہو تو منقول شرعی کہتے ہیں، نقل کوئی خاص جماعت ہو تو منقول اصطلاحی کہتے ہیں، اور عرف عام کی وجہ سے دوسرے معنی میں مستعمل ہو تو ایسے لفظ کو منقول عرفی کہتے ہیں۔ جیسے لفظِ صلوٰۃ باعتبار لغتِ دعا کے لیے حقیقت ہے، اور باعتبار شرع کے نماز کے معنی میں حقیقت ہے اور دعا کے معنی میں مجاز ہے، اور لغت میں نماز کے معنی میں مجاز ہے۔

فائدہ ۴: حقیقت کا استعمال نادر ہو جائے تو لفظ کا استعمال اصل معنی میں مجاز ہو جاتا ہے اور مجازی معنی میں استعمال کثرت سے ہو تو لفظ مجازی معنی کے لیے حقیقت بن جاتا ہے۔

فائدہ ۵: لفظ مجازی معنی میں کثرت سے استعمال ہو کہ ذہن میں مجازی معنی ہی آتے ہوں تو اس کو مجاز متعارف کہتے ہیں۔

فائدہ ۶: یہ پوری تفصیل مفرد الفاظ میں حقیقت و مجاز کی ہے۔ جملہ اور کلام میں حقیقت کا

مطلوب یہ ہوتا ہے کہ فعل کی نسبت حقیقی فاعل کی طرف ہو، جیسے: **أَنْبَتَ اللَّهُ الْبَقْلَ** (اللہ تعالیٰ نے سبزہ اگایا) اور مجاز کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ فعل کی نسبت حقیقی فاعل کے سوا دوسری چیز کی طرف کسی مناسبت (علاقہ) سے ہو جائے، جیسے: **أَنْبَتَ الرَّئِيْسُ الْبَقْلَ** (برسات نے سبزہ اگایا) اللہ فاعلِ حقیقی ہے، اور ربع سبب ظاہری ہے۔

فائدہ: اگر کوئی لفظ اپنے معنی موضوع لے کے سوا دوسرے معنی میں مستعمل ہو، مگر دونوں معنی میں کوئی علاقہ موجود نہ ہو تو ایسے لفظ کو مُرْجَل کہتے ہیں۔ یہ لفظ دوسرے معنی میں بھی حقیقت ہے، دوسرے معنی کے لیے اس کی جدید وضع ہوتی ہے۔

### فصل (۵)

## صریح و کنایہ کا بیان

لفظ حقیقت ہو یا مجاز ہو دونوں کبھی صریح کبھی کنایہ ہو سکتے ہیں۔

صریح: لفظ کی مراد استعمال میں بالکل ظاہر ہو دوسرا احتمال نہ ہو، خواہ لفظ حقیقت ہو یا مجاز ہو۔ یعنی جس معنی میں لفظ مستعمل ہوا ہے اس میں کثرت استعمال کی وجہ سے کوئی ابہام باقی نہ رہا، جیسے **أَنْتَ حُرٌّ، أَنْتِ طَالِقٌ**۔ یہ دونوں لفظ غلام کو آزاد کرنے اور عورت کو نکاح سے آزاد کرنے کے لیے شریعت میں اس قدر کثیر الاستعمال ہیں کہ ان کی مراد میں کوئی شبہ نہیں رہتا۔

حکم: یہ ہے کہ صریح کا حکم واقع اور ثابت ہونے کے لیے نیت کی ضرورت نہیں ہے۔ کلام کے مطابق حکم واقع ہو جائے گا، یعنی غلام آزاد ہو جائے گا یعنی عورت کو طلاق ہو جائے گی۔ اگر بلا ارادہ بھی زبان پر آ جائے تو بھی حکم ثابت ہو جاتا ہے۔

## پانچواں باب

## نظم کی تقسیم چہارم

نظم سے حکم ثابت ہونے کے بیان میں، یعنی نظم کی دلالت حکم پر کتنے طریقوں سے ہوتی ہے؟ نظم میں نص ہو ظاہر ہو مفسر ہو جو کچھ ہواں سے حکم شرعی کس طرح ثابت ہوتا ہے؟ تو نظم کی دلالت کے اعتبار سے چار قسمیں ہیں:

۱۔ عبارۃ النظم ۲۔ اشارۃ النظم ۳۔ دلالۃ النظم ۴۔ اقتداء النظم۔

عبارۃ النظم: اگر لفظ کی دلالت پورے معنی موضوع لہ پر یا اس کے جزو پر یا اس کے لازم متأخر پر ہو اور وہ معنی متكلّم کا مقصود اصلی ہو (یعنی کلام نص ہو) تو ایسی دلالت کو عبارۃ النظم کہتے ہیں، اسی کو عبارۃ النص بھی کہتے ہیں لیکن نص بمعنی النظم ہے۔ ایسی دلالت سے جو حکم ثابت ہواں کو الثابت بعبارۃ النظم کہتے ہیں، اور مجہد کا ایسی دلالت سے کوئی حکم ثابت کرنا (یعنی مجہد کا فعل) استدلال بعبارۃ النص (نظم) کہلاتا ہے۔

اشارة النظم: لفظ کی دلالت معنی موضوع لہ کے جزو پر یا اس کے لازم متأخر پر ہو لیکن یہ معنی متكلّم کا مقصود اصلی نہ ہو کلام ظاہر ہو (لازم متأخر کا مطلب یہ ہے کہ وہ معنی موضوع لہ کا نتیجہ بنتا ہو اور اس کا معلول ہو یعنی موضوع لہ اس لازم کی علت ہو) تو ایسی دلالت کو اشارۃ النظم کہتے ہیں۔ (اشارة النص بھی کہتے ہیں اگرچہ کلام ظاہر ہے نص نہیں) اس سے جو حکم ثابت ہو اس کو الثابت بہ اشارۃ النظم کہتے ہیں۔ عبارۃ النظم کی مثال یہ آیت ہے: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ﴾ لہ (غینیمت کا خُس) ان فقیر مہاجرین کے لیے (بھی) ہے جن کو ان کے وطن و مال سے نکال باہر کیا گیا۔“ (کافرین نے اموال چھین لیے) آیت کا مقصد خُس غینیمت میں فقرا مہاجرین کو مستحق ٹھہرانا ہے اور ان کے

حکم کو واجب قرار دینا ہے۔ نظم قرآن سے یہ حکم ثابت ہو جاتا ہے، یہ حکم ثابت بعارة نظم ہوا اور اس کو ثابت بالنص الاصطلاحی بھی کہہ سکتے ہیں۔

اور اشارۃ النص (نظم) کی مثال یہ ہے اللہ جل جلالہ کا ارشاد ہے: ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾ لہ بآپ پر دودھ پلانے والیوں (ماوں) کا نفقہ واجب ہے قاعدہ شرع کے موجب۔ آیت کا مقصود شوہر پر زوجات کے نفقہ کو واجب کرنا ہے لیکن بآپ کیلئے ﴿الْمَوْلُودِ لَهُ﴾ کے لفظ کا استعمال ایک دوسرے معنی پر دلالت کرتا ہے جو معنی متكلّم کا مقصود اصلی نہیں، وہ معنی یہ ہے کہ بچہ کو بآپ سے خاص نسبت (تعلق) ہے ﴿الْمَوْلُودِ لَهُ﴾ میں لام اختصاص کیلئے ہے، مطلب یہ ہے کہ بچہ خاص جس کی وجہ سے پیدا ہوا۔ معلوم ہوا کہ بچہ کی دلادت کا سبب خاص بآپ ہے (اگر لفظ اب استعمال کرتے تو یہ معنی معلوم نہ ہوتے) اس سے یہ بات ظاہر ہوئی کہ بچہ کا نسب بآپ سے ثابت ہوگا اگر بآپ عربی اور مالی بھی ہو تو بچہ عربی ہوگا، ﴿الْمَوْلُودِ لَهُ﴾ کی دلالت اختصاص نسب پر ہو رہی ہے اور متكلّم نے یہ معنی بتلانے کا اس آیت میں قصد نہیں کیا۔ اس کو اشارۃ النص (نظم) کہتے ہیں۔ یہاں لفظ ﴿الْمَوْلُودِ لَهُ﴾ کی دلالت اپنے معنی موضوع لہ (جس کی وجہ سے خاص بچہ پیدا ہوا) کے جزو (اختصاص) پر ہو رہی ہے۔

اشارۃ النص کی دوسری مثال آیت کریمہ: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ لِيَلَةَ الصِّيَامِ الرَّفِثُ إِلَى نِسَائِكُمْ﴾ لہ تمہارے لیے روزوں کی رات میں اپنی عورتوں سے مقاربت کی اجازت ہے۔ مقصود اصلی تو یہ ہے کہ روزہ کی پوری رات میں کسی بھی جزو میں مقاربت جائز ہے بالکل آخری جزو میں بھی مقاربت جائز ہے۔

لیکن آخری جزو میں مقاربت سے یہ لازم آتا ہے کہ غسل جنابت صحیح صادق کے بعد ہو، اس لیے صحیح صادق کی ابتدائی ساعت میں روزہ دار کا حالت جنابت میں ہونا لازم آیا اس سے یہ حکم معلوم ہوا کہ روزہ دار صحیح صادق کے بعد حالت جنابت میں ہو تو مضائقہ نہیں۔ یہ حکم آیت

کا مقصود اصلی نہیں بلکہ لازمی معنی ہے۔ اسیے اسکو ثابت بے اشارۃ النظم کہتے ہیں، کیونکہ جو حکم اشارۃ النظم سے ثابت ہوتا ہے کبھی معنی موضوع لہ کا جزو ہوتا ہے اور کبھی معنی موضوع لہ کا لازم ہوتا ہے۔ یہ لازم کی مثال ہے گویا حکم اس طرح ثابت ہوا اَحَلٌ لَكُمْ لَيْلَةُ الصِّيَامِ الرَّفَثُ فَيَجُوزُ لَكُمُ الْأَصْبَاحُ جُنُبًا۔ (روزہ کی رات میں مقابہ جائز ہے پس حالت جنابت میں روزہ دار کو صبح کرنا بھی جائز ہے) لازم متاخر کا یہی مطلب ہے کہ نتیجہ کے طور پر ثابت ہو۔

**دلالة النظم:** لفظ کے معنی موضوع لہ کے اندر کوئی ایسی علت ہو جو بلا تأمل لغت ہی سے سامع کی سمجھ میں آئے، اور معنی موضوع لہ کے حکم کی بنیاد یہی علت ہو اور کسی دوسری جگہ میں یہی علت موجود ہونے کی وجہ سے لفظ اپنے حکم کے اس موقع میں بھی اپنے ثابت ہونے پر دلالت کرے اور یہ دلالت متكلّم کا مقصود ہو، تو لفظ کی اس حکم غیر مذکور پر دلالت کو دلالۃ النظم کہتے ہیں یعنی دلالت بمعنی النظم کہتے ہیں، جیسے اللہ جل جلالہ کا ارشاد: ﴿فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أُفِّ﴾ لہ "تم اپنے والدین کو اُف بھی نہ کہو۔" معلوم ہوا والدین کو اُف نہ کہنا چاہیے، لفظ اُف سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے اُف سے ایذا ہوتی ہے اس لیے اُف کہنا جائز نہیں۔ اور یہی لفظ اُف اس بات پر بھی دلالت کرتا ہے کہ والدین کو مارنا بھی جائز نہیں کیونکہ مارنے میں اور زیادہ ایذا ہے۔ تو لفظ اُف کی دلالت حرمت ضرب پر دلالۃ النظم ہے یعنی دلالۃ بمعنی النظم ہے، اسی کو خوبی الخطاب اور مفہوم موافق بھی کہتے ہیں۔ اور حرمت ضرب کا حکم ثابت بدلالۃ النظم ہے اور حرمت ضرب کے اس طریقہ سے اثبات کو استدلال بدلالۃ النظم کہتے ہیں۔

**اقتضاء النظم:** اگر لفظ کی دلالت معنی موضوع لہ کے ایسے لازم متقدم پر ہو جس کو معنی موضوع لہ سے پہلے ثابت ماننا شرعاً ضروری ہو جائے اس کے بغیر موضوع لہ شرعاً درست نہ ہوں یعنی معنی موضوع لہ اس لازم پر موقوف ہوں اور معنی موضوع لہ اس لازم کا نتیجہ اور معلوم ہوں تو لفظ کی اس لازم متقدم پر دلالت کو اقتضاء النص کہتے ہیں۔ جیسے ایک شخص مخاطب سے کہتا ہے: اَعْتَقُ

عَبْدَكَ عَنِيْ بِالْفِ (تم اپنا غلام میری طرف سے ایک ہزار میں آزاد کر دو) مخاطب کا غلام مشکلم کی طرف سے آزاد کس طرح ہو سکتا ہے؟ اس لیے کہ آزادی تو اس کی طرف سے ہوتی ہے جو مالک ہو کیونکہ اعتاق (آزادی) مملوک غلام سے اپنی ملک زائل کرنے کا نام ہے جب مشکلم غلام کا مالک ہی نہیں تو اس کی طرف سے اعتاق درست نہیں اور بِالْفِ بے ربط رہ جاتا ہے۔ اس لیے مشکلم کے کلام کی صحت کلام سے پہلے ایک لازم کو شرعاً چاہتی ہے، مشکلم کے کلام کا یہ مطلب ہوگا کہ بِعَبْدَكَ عَنِيْ بِالْفِ وَكُنْ وَكِيلِيْ فِي إِعْتَاقِهِ (تم اپنا غلام میرے ہاتھ ایک ہزار میں فروخت کر دو اور میری طرف سے اس کی آزادی کے وکیل بن کر اس کو آزاد کر دو) تو مشکلم کے کلام کا تقاضا ہے کہ اس سے قبل شرعاً ایک لازم ثابت ہوا سی کو اقتداء لِنظم کہتے ہیں۔

آیتِ کریمہ میں اقتداء لِنظم کی مثال: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ﴾ لے " (خمس غیمت) ان فقرا مہاجرین کے لیے (بھی) ہے جن کو ان کے گھروں اور اموال سے نکال باہر کیا گیا۔" مقصداً آیت تو فقرا مہاجرین کے لیے غیمت میں حصہ ثابت کرنا ہے۔ یہاں لفظِ فقرا دلالت کرتا ہے کہ ان مہاجرین کے پاس کچھ مال نہیں کیونکہ فقیر اس کو کہتے ہیں: لَا يَمْلِكُ شَيْئًا (جو کسی چیز کا مالک نہ ہو) لیکن اسی آیت میں ﴿مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ﴾ " ان کے گھر اور مال" آیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ گھر اور مال کے مالک ہیں تو بظاہر فقرا کا اطلاق ان پر صحیح نہیں معلوم ہوتا۔ اس لیے فقرا کا معنی تقاضا کرتا ہے کہ مہاجرین کے مال کی ملکیت زائل ہو چکی ہو پھر وہ فقیر ثابت ہوں۔ إِنَّ مِلْكَ الْمُهَاجِرِينَ زَالَ مِنْ أَمْوَالِهِمْ بِإِسْتِيلَاءِ الْكُفَّارِ عَلَيْهَا فَهُمُ الْفُقَرَاءُ الْمُسْتَحْقُونَ لِلْخُمُسِ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمُ الَّتِي كَانَتْ لَهُمْ.

مطلب یہ ہوا کہ کفار کا مہاجرین کے اموال پر قبضہ ہو جانے کی وجہ سے ان کے اموال (جودا ر احراب میں ہیں) مہاجرین کی ملک سے نکل گئے اس لیے مہاجرین فقرا بن گئے ہیں تو خمس

غیمت میں وہ بھی حقدار ہیں۔

پس لفظِ فقرا کی دلالت زوالِ ملکِ مہاجرین پر جو لازمِ متقدم ہے اقتداءِ النظم کہلاتی ہے، اور یہ حکم کہ دارالحرب میں مسلمِ حربی کے مال پر غلبہ کفار سے وہ مال مسلم کی ملک سے نکل جاتا ہے اس کو الحکم الثابت باقتداءِ النظم کہتے ہیں اور اسی کو مقتضی بھی کہتے ہیں۔

دلالت کے مراتب: عبارۃِ النظم اور اشارۃِ النظم اثباتِ حکم میں برابر کا درجہ رکھتے ہیں دونوں کے احکام پر عمل کرنا ضروری ہے، لیکن دونوں کا تعارض ہو جائے کہ عبارۃِ النظم سے جو حکم ثابت ہوتا ہے اشارۃِ النظم کا حکم اس کے منافی اور ضد ہو تو عبارۃ کو اشارۃ پر ترجیح ہو گی کیونکہ عبارۃ کا حکم مقصود ہے۔

اشارۃِ النظم اور دلالۃِ النظم بھی برابر کا درجہ رکھتے ہیں لیکن تعارض کے وقت اشارۃ کو ترجیح ہو گی، کیونکہ اشارۃِ النظم کا حکم نفسِ نظم سے ثابت ہوتا ہے اور دلالۃِ النظم کا حکم معنیِ نظم سے ثابت ہوتا ہے۔

دلالۃِ النظم اور اقتداءِ النظم سے بھی حکم قطعی ثابت ہوتا ہے مگر دلالۃِ النظم اور اقتداءِ النظم میں تعارض کے وقت میں دلالت کو ترجیح ہوتی ہے، کیونکہ اقتداءِ النظم کا حکم نظم کا ایک لازمی اقتضا ہے۔

چنانچہ ان جملہ اقسام کی دلالت سے حدودِ کفارات کا اثبات جائز ہے، واللہ تعالیٰ اعلم بالصواب.

الحمد للہ! نظم کتاب اللہ کے متعلق ضروری مباحث پورے ہوئے اس کے لواحقات اور ضمنی مسائل ان شاء اللہ اصول فقہ کی عربی کتب میں مطالعہ کرو گے۔ اس کے بعد بفضل باری عز اسمہ سنت کا بیان پڑھو گے۔

واللہ تعالیٰ اعلم بالصواب و هو الموفق للسداد.

حصہ دوم

## سنن کے بیان میں

### باب اول

سنن کی تعریف: حضرت خاتم النبیین سید المرسلین احمد مجتبی محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول، اور آپ کے فعل، اور کسی کام کو ہوتے ہوئے دیکھ کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سکوت کو سنن اور حدیث کہتے ہیں، کبھی قول صحابی یا فعل صحابی کو بھی سنن کہتے ہیں۔ (رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین)

جس طرح نظم کتاب اللہ کی چار تقطیم ہے اور ہر تقطیم کے ماتحت متعدد اقسام ہیں یہ تقطیمات مع اقسام نظم السنۃ میں بھی جاری ہوتی ہیں اس لیے اب اس کے بیان کی ضرورت نہیں ہے۔ یہاں صرف سنن کے کچھ احوال جو سنن کے ساتھ خاص ہیں کتاب اللہ کے لیے نہیں ان احوال کو اصول فقہ کی اصطلاح میں سمجھ لینا کافی ہے کیونکہ وہ اصول فقہ سے متعلق ہیں۔

فصل (۱)

تقطیم السنۃ

سنن کو چار طرح تقطیم کیا گیا، اور ہر تقطیم کے ماتحت کچھ اقسام ہیں۔

### تقطیم اول: حدیث کے اتصال کے بیان میں

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے ہم تک یا احادیث کی کتب معتبرہ کے مؤلفین تک کسی روایت کو راوی ایک دوسرے سے سنتے چلے آئے ہوں کہ کہیں یہ سلسلہ سماں ٹوٹانا نہ ہو تو ایسے سلسلہ کو اتصال کہتے ہیں۔ اور جو روایت اس طرح منقول ہو اس کو متصل کہتے ہیں۔ اتصال کے اعتبار سے سنن کی تین قسمیں ہیں: ۱۔ متواتر ۲۔ مشہور ۳۔ خبر واحد

متواتر: وہ حدیث جس کو ہم تک اتنے لوگ ہر زمانہ میں بیان کرتے چلے آئے ہوں کہ ان سب کا قصد ایا بھول سے غلط بات پر متفق ہونا عقل میں نہ آئے اور بیان کی یہ حالت رسول اللہ ﷺ سے حدیث کو حاصل کرنے کے زمانہ سے ناقل کے زمانہ تک برابر قائم رہی ہو اور اس کے متنی پر رسول اللہ ﷺ سے آپ کے قول و فعل کو سننے یاد کیھنے کی تصریح ہوتا ہیں اسی حدیث کو متواتر کہتے ہیں، اور اس کیفیت سے اس کی نقل کو متواتر کہتے ہیں۔

اس توواتر کے لیے کوئی عد و معین نہیں کہ پچاس ہوں یا پچس ہوں تو وہ غلطی پر متفق نہیں ہو سکتے بلکہ بیان کرنے والوں کی حالت اور مسئلہ اور زمانہ کی حیثیت سے یہ فیصلہ ہو سکتا ہے، اگر متنی اور پہیزگار لوگ ہوں تو قلیل مقدار میں یہ درجہ حاصل ہو جائے گا اور نہ کافی کثرت کی ضرورت ہوگی۔

جیسے قرآن کریم کو ہر زمانہ میں ایک کثیر تعداد پڑھتی چلی آرہی ہے، اور اسکے کسی لفظ و اعراب میں کوئی فرق نہیں، عقل اس بات کو تسلیم نہیں کر سکتی کہ ہر زمانہ کے مختلف مقامات کے لوگ کسی غلط کلام پر اس طرح متفق ہو جائیں کہ اس کے کسی لفظ و اعراب میں بھی فرق نہ آئے۔

یہ تو اترِ حقیقی اور لفظی کی مثال ہے، اور کبھی کسی بات کی نقل اس طرح ہوتی چلی آتی ہے کہ بیان کرنے والوں کے الفاظ میں تو کہیں کچھ فرق آ جاتا ہے مگر معنی اور مفہوم پر سب متفق ہوتے ہیں تو اس کو تو اترِ معنوی کہتے ہیں۔ جیسے مسح علی الحفیین کی روایت ہے کہ تھوڑے تھوڑے فرق کے ساتھ اس قدر راوی بیان کرتے رہے ہیں کہ روایت متواتر ہو گئی ہے، ایسی بہت روایات ہیں۔

متواتر کا حکم: ایسی روایتِ متواترہ سے کسی بات کا یقینی اور قطعی علم ثابت ہوتا ہے جس میں ذرا بھی شک و شبہ کی کوئی گنجائش نہیں رہتی جس طرح کسی آنکھوں دیکھی چیز کا بدیہی علم حاصل ہوتا ہے۔ اس پر عقیدہ رکھنا فرض ہے اس کے منکر کو کافر کہہ سکتے ہیں۔

مشہور: حدیث کے راوی قرآن صحابہ میں تو حدِ توواتر کونہ پہنچے ہوں لیکن قرن ثانی (تابعین

کا دور) میں حدِ تواتر کو پہنچ گئی ہو یا قرنِ ثالث (تابع تابعین کے دور) میں حدِ تواتر کو پہنچ گئی ہو اس کو مشہور کہتے ہیں۔

حکم: ایسی روایت سے علمِ طمینت حاصل ہوتا ہے جس سے اس کی صداقت اور مضبوط ہو جاتی ہے لیکن متواتر سے افادہ یقین میں کم درجہ رکھتی ہے، اس پر اعتقاد ضروری ہے منکر کا فرنہیں۔

خبر واحد: قرونِ ثلاثہ میں سے کسی بھی دور میں جو روایت حدِ تواتر کو نہ پہنچی ہو اس کو خبرِ واحد کہتے ہیں۔ حدِ تواتر سے کم رہ کر جس قدر بھی اس کے راوی ہوں وہ خبرِ واحد کہلاتی ہے۔ خواہ ایک راوی ہو یا دو تین یا زیادہ ہوں۔

حکم: ایسی روایت کے مطابق عمل کرنا واجب ہے، اس سے ظنِ غالب ہوتا ہے جو علمِ طمینت سے کم درجہ میں ہے، اس کا منکر فاسق ہے۔ ایسے قرآن خبرِ واحد کی صداقت کے مل جائیں جو یقین پیدا کرتے ہوں تو ایسی خبرِ واحد سے علم یقین حاصل ہو سکتا ہے۔

## فصل (۲)

خبرِ متواتر اور خبرِ مشہور سے تو یقین حاصل ہو جاتا ہے ان دونوں میں راویوں کے احوال سے بحث نہیں ہوتی ہے، لیکن خبرِ واحد کے راوی مشہور اور متواتر سے کم ہوتے ہیں انکے احوال سے بحث ہوتی ہے اور راویوں کے احوال کے اعتبار سے خبرِ واحد کے متعدد درجات ہو جاتے ہیں۔

پہلا درجہ: اگر راوی ایسے ہوں جو عادل ہوں، فقه و اجتہاد میں مشہور پیشووا ہوں تو ایسے راویوں کی روایت جتنی ہو گی عمل اس پر لازم ہے، اگر قیاس اس کے خلاف ہو تو قیاس متروک ہو گا۔

دوسرا درجہ: راوی عدالت و ضبط (حفظِ روایت) میں تو معروف ہوں مگر فقہ میں ان کا مقام ادنیٰ ہو تو ان کی روایت پر بھی عمل ضروری ہے، مگر قیاس مخالف ہو، قیاس و روایت میں مطابقت کی کوئی تاویل نہ ہو تو روایت متروک ہو گی۔

تیسرا درجہ: اگر راوی مجہول الحال ہے تو اگر سلف میں سے کسی نے کوئی تقيید نہیں کی ہے سکوت

اختیار کیا ہے تو روایت قابل قبول ہے، قیاس کے مطابق ہو تو معمول بہا ہوگی، قیاس کے بالکل مخالف ہو تو متروک ہوگی۔ اگر کسی روایت کو سلف نے رد کر دیا ہے تو منکر ہے غیر مقبول ہے۔ اگر کوئی روایت عہدِ سلف میں ظاہرنہ ہوئی اور رد و قبول کا موقع ہی نہ آیا تو اس پر عمل جائز ہے واجب نہیں، قیاس کے مخالف ہو تو متروک ہوگی۔

### فصل (۳)

## شرائطِ راوی

راوی میں چار چیزوں کا ہونا شرط ہے: ۱۔ عقل ۲۔ ضبط ۳۔ عدالت ۴۔ اسلام

عقل: جسم انسانی میں ایک قوت ہے۔ قلب یا دماغ اس کے ذریعہ ان چیزوں کا ادراک کرتا ہے جو حواس خمسہ سے معلوم نہیں ہو سکتی ہیں۔ عقل قلب کے لیے روشنی کی طرح ہے جس طرح آنکھ طاہری روشنی کے بغیر دیکھنے میں سکتی قلب عقل کی رہنمائی کے بغیر غیر محسوس آشیا کا ادراک نہیں کر سکتا، جہاں حواس کے ادراک کی انتہا ہے وہاں سے عقل کی رہنمائی کی ابتدا ہوتی ہے۔ راوی میں عقل کا مل شرط ہے، دیوانہ فاسد العقل اور نادان بچے کی روایت کا اعتبار نہیں، البتہ اتنی عمر کا ہو کہ بات خوب سمجھ لے۔ اور بچپن میں شن کر بلوغ کے بعد پیان کرے تو اس کی روایت مقبول ہے۔

ضبط: کسی حدیث کو کما حقہ سننا یعنی اول تا آخر پوری سننا، پھر اس کے لغوی یا شرعی معنی کو سمجھنا اور اس کو یاد رکھنے کی حتی المقدور کوشش کرنا اس کے تقاضوں پر عمل کرنا اور اپنے حافظہ پر اعتماد نہ رکھ کر دوسروں تک جلد پہنچا دینا تاکہ اللہ جل جلالہ کے یہاں بری الذمہ ہو جائے اور اس روایت کا سلسلہ اسی طرح چلتا رہے، کسی کتاب میں محفوظ ہو جائے جس طرح محدثین کرام نے روایت کو پوری طرح اسناد کے ساتھ محفوظ کر کے کتابوں میں جمع کر دیا اس کو ضبط کہتے ہیں۔

عدالت: سب صحابہ عادل ہیں ہاں کچھ فرقِ مراتب رہے گا جیسے خلفائے راشدین اور جلیل القدر صحابہ اور وہ صحابہ جن کو ایک دو مرتبہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا دیدار حاصل ہوا صحبت و رفاقت کا زیادہ موقع حاصل نہ ہوا۔ یادیہات میں رہنے والے اعرابی صحابہ جن کا فہم و عقل اکابر صحابہ کے مثل نہیں اگرچہ اس قسم کے صحابہ کے درجہ پر کوئی غیر صحابی نہیں پہنچ سکتا مگر جلیل القدر صحابہ سے یہ ادنیٰ درجہ میں ہیں۔ (رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین)

## دوسرا باب

## تقریب ثانی: انقطاع کے بیان میں

راویوں کا سلسلہ نجج میں ٹوٹ جائے تو اس کو انقطاع کہتے ہیں۔ اصول فقہ کی اصطلاح میں انقطاع کی دو قسمیں ہیں:

انقطاع ظاہری: حضور اقدس ﷺ سے ہم تک یا احادیث کی کتب معتبرہ کے مؤلفین تک راویوں کا سلسلہ ملا ہوانہ رہے بلکہ ٹوٹ جائے درمیان میں راوی کا تذکرہ نہ ہو، تو سلسلہ کے ٹوٹنے کا نام انقطاع ہے اور ایسی روایت کو منقطع کہتے ہیں۔ یعنی راوی اپنے اوپر کے راوی کا تذکرہ سند میں نہ کرے قال رسول اللہ ﷺ سے روایت کرے مگر راوی کو چھوڑ دے ایسی روایت کو مرسل کہتے ہیں۔

مرسل کی چار قسمیں ہیں:

۱۔ حقیقت میں روایت حضور اقدس ﷺ سے ثابت ہے۔ ایک صحابی نے سنی ہے اور ان صحابی سے دوسرے صحابی نے سنی اور دوسرے صحابی نے روایت بیان کرتے وقت پہلے صحابی کا نام نہیں لیا تو ایک راوی چھوٹ گیا مگر کیونکہ وہ صحابی ہے اور دوسرा چھوڑنے والا بھی صحابی ہے تو ایسی مرسل روایت مقبول ہے، اس لیے کہ صحابہ سب عادل ہیں۔

۲۔ اگر تابعی نے صحابی کا ذکر نہ کیا یا تابع تابعی نے تابعی کا ذکر نہ کیا تب بھی روایت مقبول ہوتی ہے۔

۳۔ اگر تابع تابعی کے بعد والے راوی نے کسی راوی کا ذکر ترک کیا ہو تو بعض فرماتے ہیں کہ مقبول ہے بعض فرماتے ہیں مقبول نہیں۔ اختلاف ہوا ہے۔

۴۔ اگر بعض راوی نے روایت کو متصل بیان کیا اور بعض نے کسی روایت کو ترک کیا تو ایسی

روایت بھی مقبول ہے۔

انقطاع باطنی کی دو قسمیں:

- ۱۔ اگر کسی روایت میں کوئی راوی ایسا ہو کہ جس میں چار مذکورہ شرطوں میں سے کوئی شرط مفقود ہو تو روایت مقبول نہیں۔ جیسے فاسق ہو، کافر، فاسد العقل، بچہ کی روایت ہو۔
- ۲۔ اگر کوئی روایت کتاب اللہ کے مخالف ہو یا متواتر مشہور روایت کے مخالف ہو یا عہد صحابہ کے کسی مشہور واقعہ کے خلاف ہو یا ایسی روایت ہے کہ صحابہ نے اس کو کسی مسئلہ میں قابلِ التفات نہیں سمجھا تو ایسی روایات مردود ہوتی ہیں۔

تیراباب

## سنن کی تقسیم ثالث

### خبر واحد کے جھٹ ہونے کے بیان میں

خبر سے مراد حدیث بھی ہے اور دوسری اخبار آحاد بھی ہیں۔ خبر واحد چار موقع میں جھٹ بنتی ہے:

۱۔ خالص حقوق اللہ میں، جیسے عبادات نماز روزہ۔ اب ہو تو ایک آدمی کی خبر سے روزہ فرض ہو جاتا ہے۔

۲۔ خالص حق العبد میں، جہاں صرف دوسرے پر کوئی حق ثابت کرنا ہو جیسے قرض کا اثبات اور دیگر منازعات لیکن یہاں عدالت اور عدیہ شہادت ضروری ہے اس کے بغیر حق کا اثبات نہ ہوگا۔

۳۔ خالص حق العبد میں، جہاں کوئی مالی حق کا اثبات نہ ہو جیسے وکیل بنانا کسی معاملہ میں، اس میں عدالت شرط نہیں۔

۴۔ خالص حق العبد میں جس میں کسی درجہ میں اثباتِ حق علی الغیر ہو جیسے کسی کو کوئی چیز خریدنے کے لیے وکیل بنایا تھا پھر اس کو معزول کر دیا کیونکہ عزل کے بعد کوئی چیز خریدی تو وکیل کا ذمہ ہو گا من وکیل پر آئے گا اس لیے من وجہ اثباتِ حق ہے۔

خبر کی تقسیم رابع جو مطلق خبر کے اعتبار سے ہے وہ ان شاء اللہ آپ مفصل کتابوں میں پڑھ لیں گے۔

یہاں سنن کی جو تفصیل بتلائی گئی ہے وہ اصول فقہ کی اصطلاح کے مطابق ہے۔

حصہ سوم

## اصلِ ثالث

## اجماع کے بیان میں

لغت میں اجماع مطلق اتفاق کو کہتے ہیں۔ اصطلاح فقہ میں اجماع ہر زمانہ میں امت محمد یہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والتسلیم کے مجتہدین، عادلین، صالحین کے کسی عقیدہ یا قول یا فعل کے بارے میں ایک رائے ہو جانے کا نام اجماع ہے (اگر مجتہدین موجود ہوں)۔

اجماع کی تین قسمیں ہیں:

۱۔ اجماع قولی: اگر اتفاق قول سے وجود میں آیا ہو کہ مجتہدین صالحین نے کسی حکم پر زبانی اتفاق کا اظہار کیا ہو، جیسے ہم سب اس بات پر متفق ہیں یا سب نے علیحدہ یوں کہا ہو کہ میں متفق ہوں یا میرا بھی یہ مذہب ہے۔

۲۔ اجماع فعلی: کسی کرنے کی چیز کو ان سب لوگوں نے کرنا شروع کر دیا اور فعل میں سب متفق ہو گئے تو اجماع فعلی ہے جیسے مضاربہت شرکت وغیرہ۔ اور یہ اجماع قولی فعلی عزیمت ہے یعنی اعلیٰ اور قوی ہے۔

۳۔ اجماع سکوتی: ایک زمانہ میں ایک حکم کسی مجتہد نے بیان کیا یا کوئی کام کیا اور بقیہ اہل اجماع اس حکم یا فعل سے واقفیت کے باوجود خاموش رہے غور و فکر کا وقت گذر اگر کسی طرف سے تردید نہ ہوئی تو اس کو بھی اجماع کہتے ہیں۔ اجماع سکوتی رخصت ہے حفیہ کے یہاں معتبر ہے۔

فائدہ: ایک زمانہ میں ایک حکم مختلف فیہ رہا وہ قرن ختم ہو گیا دوسرے قرن میں اہل عصر علماء کسی مجتہد کے قول پر متفق ہو جائیں تب بھی اجماع منعقد ہوتا ہے۔

فائدہ ۲: اجماع کے لیے کسی بنیاد شرعی کا ہونا ضروری ہے، جیسے خبر واحد سے یا قیاس سے ثابت شدہ حکم پر اتفاق ہو جائے۔ کسی الہامی یا علمِ لذتی سے ثابت شدہ چیز پر اجماع درست نہیں۔ اگر ایسی بات پر اہل عصر کا اجماع ہو جائے تو اجماع اصطلاحی کے حکم میں نہ ہوگا۔

فائدہ ۳: اجماع کا ثبوت بھی اجماع سے ضروری ہے یعنی جب سے کسی حکم پر اجماع ہوا اس وقت سے ہم تک ہر زمانہ کے لوگ اس اجماع کو بطورِ تواتر لفظ کرتے رہے ہوں تو اجماع خبر متواتر کے درجہ میں ہے۔ اس سے حکم قطعی اور یقینی ثابت ہوتا ہے، عمل فرض ہے۔ اگر اجماع السلف بطور خبر واحد منقول ہو تو اس سے حکم ظنی ثابت ہوتا ہے اس پر عمل واجب ہوتا ہی، عقیدہ کے اعتبار سے ظنی ہے۔ وَاللَّهُ تَعَالَى عِلْمٌ بِالصَّوَابِ!

تمت بالخیر

## حصہ چہارم

## اصل رابع

# قیاس کے بیان میں

## باب اول

چوہنی دلیل اور بنیاد استنباطِ احکام کی قیاس ہے۔ پہلے معلوم ہوا کہ یا تو کوئی حکم کتاب اللہ سے ثابت ہوتا ہے یا سنتِ رسول اللہ ﷺ سے یا اجماع سے یا کوئی حکم ظاہر ہوگا قیاس سے۔ قیاس لفظ میں تقدیر کو کہتے ہیں یعنی ناپنا اور برابر کرنا، کہا جاتا ہے: قِسِ النَّعْلَ بِالنَّعْلِ (چپل کو چپل سے ناپ لے اور ایک دوسرے کی مثل بنادو)۔

اصطلاح فقه میں قیاس کی تعریف: دو مذکور چیزوں میں سے ایک کے ثابت شدہ حکم کو دوسری چیز کے اندر و صفتِ خاص میں اشتراک کی بنابر پر ثابت کر دینے کو قیاس کہتے ہیں جس کی وجہ سے دونوں چیزوں حکم میں برابر ہو جاتی ہیں، یعنی ایک شے کے بارے میں کتاب اللہ یا سنت سے ایک حکم ثابت ہے اور اس کی بنیاد ایک مخصوص چیز (علت) پر ہے اب ہمارے پیشِ نظر ایک دوسری شے ہے جس کا حکم ہمیں معلوم نہیں لیکن یہ بات محقق ہے کہ پہلی چیز میں حکم جس بنیاد پر آیا ہے وہی بنیاد (علت) دوسری شے میں بھی موجود ہے اس لیے پہلی شے کا حکم اس شے پر لگا دینا اور دونوں کو حکم میں یکساں کر دینا یہی قیاس ہے۔

جیسے حدیث شریف میں وارد ہوا کہ گیہوں کو گیہوں کے عوض برابر پتچوکی بیشی جائز نہیں، اب ہمیں چاول کا حکم معلوم نہیں تو ہم نے غور کیا معلوم ہوا دونوں طرف گیہوں ہوں تو جس ایک ہو جاتی ہے اور گیہوں ناپ تول کر کبنتے والی چیز ہے اس لیے برابری ضروری ہے ہم نے چاول کو چاول کے عوض میں فروخت کرنے میں بھی یہی بات دیکھی کہ دونوں طرف چاول ہیں جس ایک ہے اور چاول بھی ناپ تول کر کبنتے والی چیز ہے تو اس میں بھی برابری ضروری ہے۔ اگر

ایک طرف زیادتی ہوگی تو سود ہو جائے گا، اور جہاں بھی دو ہم جنس قدری (ناپ تول کر کنے والی) چیزوں کا متبادلہ ہو رہا ہو رہا یہی حکم آئے گا۔

اس تفصیل سے یہ بات معلوم ہوتی کہ قیاس شرعی میں چار چیزیں ضروری ہیں:

۱۔ پہلی وہ شے جس کا حکم آیت سے یافت سے ثابت ہو، اس کو مقیس علیہ کہتے ہیں۔  
(گیہوں)۔

۲۔ دوسری شے جس کا حکم ہم کو معلوم نہیں، اس کو فرع کہتے ہیں (مثال مذکور میں چاول)۔

۳۔ وہ حکم جو پہلی شے میں ثابت ہے اس کو حکم کہتے ہیں (برا برا دھار جائز نہیں)۔

۴۔ وہ خاص شے جس کی بنیاد پر آیت یافت سے پہلی شے میں حکم آیا وصف و علت کہتے ہیں (جنس و قدر)۔

|                     |               |   |
|---------------------|---------------|---|
| گیہوں               | اصل مقیس علیہ | ۱ |
| چاول                | مقیس یا فرع   | ۲ |
| برا برا۔ ادھار نہیں | حکم           | ۳ |
| اتھا جنس و قدر      | وصف و علت     | ۴ |

### فصل (۱)

## قياس شرعی کی شرائط

قياس شرعی کی چار شرائط ہیں:

۱۔ اصل کے لیے جو حکم ثابت ہوا ہے وہ اصل کے لیے مخصوص نہ ہونا چاہیے ورنہ اس حکم کو فرع میں ثابت نہیں کر سکتے، کسی حکم کا اصل کے لیے مخصوص ہونا دوسری نص سے معلوم ہوتا ہے۔  
جیسے ایک صحابی حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کی تہا شہادت معاملات میں قبول ہونے کا آنحضرت علیہ السلام

نے حکم دیا تھا کیونکہ ان کا ایمان بہت قوی تھا، صحابہ میں خلفائے راشدین اور جلیل القدر دیگر صحابہ بھی ایسے تھے جن کا ایمان حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کی طرح بلکہ اس سے زیادہ قوی تھا لیکن ان میں سے کسی کے لیے بھی قوتِ ایمان میں اشتراک کی وجہ سے ان کی تنہا شہادت مقبول ہونے کا حکم ثابت نہ ہوا اور نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ جو اس مسئلہ میں اصل ہیں یہ حکم ان کے لیے یعنی مقیس علیہ کے لیے مخصوص تھا اور مخصوص ہونا دوسری روایت سے ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کے اعزاز کے طور پر کہ مَنْ شَهَدَ لَهُ خُرَبَيْمَةُ رضی اللہ عنہ فَهُوَ حَسْبُهُ لَهُ "جس کے گواہ خزیمہ رضی اللہ عنہ بن جائیں تو تنہا وہی کافی ہیں۔" اس لیے اصل کا حکم مخصوص (تنہا شہادت) فرع (خلفائے راشدین) کے لیے ثابت نہیں ہو سکتا ورنہ حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کا اعزاز باقی نہ رہے گا۔

۲۔ اصل کے لیے جو حکم ثابت ہوا ہو وہ غیر معقول نہ ہو، جیسے نماز میں قہقہہ سے وضو ٹوٹ جانے کا حکم۔ قہقہہ سے وضو ٹوٹ جانا غیر معقول ہے۔ وضو طہارتِ حکمیہ ہے وہ تب زائل ہو گی جب کہ نجاست کا خروج ہو اور قہقہہ نجاست نہیں ہے، اس لیے اصل کا غیر معقول حکم دوسری جگہ ثابت نہیں ہو سکتا، مثلاً نعوذ باللہ کوئی نماز میں مرتد ہو گیا اور تھوڑی دیر بعد اسلام لایا تو اس کے وضو ٹوٹنے کا حکم نہیں دے سکتے کیونکہ یہی معلوم نہیں کہ قہقہہ سے وضو کیوں ٹوٹا، ارتدا و قہقہہ سے بدترین سہی مگر قہقہہ کا حکم اس پر نہیں لگا سکتے۔

۳۔ قیاس حکم شرعی کو ثابت کرنے کے لیے ہے، اس لیے اصل میں جو حکم ہے جس کو دوسری جگہ ثابت کرنا ہے وہ حکم شرعی ہونا چاہیے اور اصل میں جو حکم شرعی ہو وہ یعنیہ بلا تغیر کے فرع میں ثابت ہونا چاہیے۔ فرع اصل کی نظر ہو اصل سے کم تر درجہ کی نہ ہو، اسی طرح فرع کے حکم کے لیے کوئی نص موجود نہ ہو کیونکہ نص موجود ہے تو دوسری جگہ سے حکم لانے کی ضرورت نہیں۔ شرابِ انگوری کو عربی میں خمر کہتے ہیں، اس میں نشہ ہوتا ہے، تو جن دوسری شرابوں میں نشہ ہو

ان کو اس لیے خمر کہنا کہ نشہ میں سب مشترک ہیں۔ یہ قیاس شرعی نہیں کیونکہ یہاں شراب انگوری کا نام دوسری شرابوں کے لیے ثابت ہوا کوئی حکم شرعی ثابت نہ ہوا بلکہ حکم لغوی ثابت ہوتا ہے اور لغت کا اثبات اس طرح قیاس سے نہیں ہوتا لغت سامنی چیز ہے۔

اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو یوں کہے: **أَنْتِ عَلَيَّ كَظَهِرِ أُمِّيْ** (تو مجھ پر میری ماں کی پشت کی طرح حرام ہے) تو اس کو شرع میں ظہار کہتے ہیں۔

ظہار کا حکم شرعی یہ ہے کہ عورت سے مجامعت حرام ہو جاتی ہے، جب کفارہ ظہار ادا کر دے تو مجامعت حلال ہو جاتی ہے یہ حکم مسلم کے ظہار کا ہوتا ہے، اگر ذمی آدمی (دارالاسلام کا کافر باشندہ) اپنی بیوی کو **أَنْتِ عَلَيَّ كَظَهِرِ أُمِّيْ** کہے تو اسکو ظہار شرعی نہیں کہہ سکتے کیونکہ اگر اس کو ظہار شرعی کہیں تو ظہار شرعی کا بعینہ حکم بلا کسی تغیر کے ذمی کیلئے ثابت ہونا چاہیے اور ظہار کا شرعی حکم یہ ہے کہ ”مجامعت حرام ہے لیکن کفارہ سے حرمت ختم ہو جاتی ہے۔“ اب بعینہ یہی حکم ذمی کے ظہار میں نہیں آ سکتا تغیر کیسا تھا آتا ہے کیونکہ کفارہ عبادت ہے اور ذمی عبادت کے لائق نہیں تو کفارہ درست نہ ہوگا۔ نتیجہ یہ ہوگا کہ ذمی کا ظہار درست ہو جائے تو اسکی حرمت زائل ہونے کا کوئی طریق نہیں حالانکہ اصل میں حرمت عارضی ہے موبد نہیں اور یہاں موبد ہو جاتی ہے اس لیے ذمی کے ظہار پر حرمت کا حکم نہیں آئے گا اس لیے یہ قیاس درست نہیں۔

اگر کوئی شخص بھول سے روزہ میں کھاپی لے تو حکم شرعی یہ ہے کہ ناسی کا روزہ نہیں ٹوٹتا۔ اگر کسی کو روزہ تو یاد ہو مگر کلکی کرتے ہوئے پانی حلق میں اتر گیا تو اس کو خاطی کہتے ہیں۔ اسی طرح کسی کو جبرا کراہ سے کھلا دیا تو یہ مکرہ ہوا، خاطی اور مکرہ کا روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ ناسی کا حکم یہاں ثابت نہیں ہوتا کیونکہ ناسی کا اعذر بڑا ہے اور مکرہ اور خاطی کا اعذر ادنی ہے۔ ناسی کو اللہ تعالیٰ نے کھلا دیا اس کو کون روک سکتا ہے اور خاطی نے خود کوتا ہی کی اور جبر کرنے والے کو روکنا ممکن تو ہے اپنی طاقت سے یادو سرا کوئی مددگار آ جائے۔ تو یہاں فرع اصل کی نظیر نہیں ادنی ہے اس لیے قیاس درست نہیں ہے۔

کفارہ قتل عمد میں ہے کہ ایک مومن غلام آزاد کر لوکن کفارہ بھیں اور کفارہ ظہار میں مومن کی

قید درست نہیں، ان دونوں کفاروں کو کفارہ قتل عمد پر قیاس کرنا درست نہیں کیونکہ ظہار اور یمین کے کفاروں کا حکم بیان کرنے کے لیے مستقل نص موجود ہے اور اس نص میں مومن ہونے کی قید نہیں ہے اس لیے یہ قید درست نہیں۔

۳۔ چوتھی شرط یہ ہے کہ قیاس کے بعد اصل اپنی حالت پر برقرار رہے فرع میں حکم جانے کے بعد اصل کے حکم میں کوئی تغیر نہ آتا ہو ورنہ قیاس درست نہ ہوگا، جس طرح فرع میں جب نص موجود ہے تو اس نص میں بھی تغیر نہ آنا چاہیے جو فرع کے لیے اصل ہے، جیسے کفارہ قتل کے مقید حکم مذکور کو کفارہ یمین اور ظہار کے لیے ثابت کیا جائے تو خود کفارہ یمین اور ظہار کے مطلق نص (اصل) میں تغیر آئے گا کہ وہ مقید بن جائے گا۔

### فصل (۲)

## رکن قیاس

معلوم ہوا کہ قیاس کا رکن علت ہے جس پر اصل کا حکم موقوف ہے تو اب علت (رکن قیاس) کی تشریح بھی ضروری ہے۔ علت کے لیے یہ شرط ہے کہ وہ صالح ہو، معتدل ہو۔ صلاح کا مطلب یہ ہے کہ وہ علت ان علتوں کے موافق ہو جو صحابہ و تابعین اور حضرت سید المرسلین ﷺ سے منقول ہیں اور انہوں نے مستبط کی ہیں اور حکم کے بھی موافق ہو۔ جیسے کنواری لڑکی جو صغیرہ ہواں کے باپ کو اس کے نکاح کی ولایت حاصل ہے وہ اس کی اجازت کے بغیر اس کا نکاح کر سکتا ہے کیونکہ وہ صغیرہ (چھوٹی) ہے تو اسی طرح ایسی صغیرہ لڑکی جو شیبہ ہو جس کا نکاح ایک مرتبہ ہو چکا ہوا گردوبارہ اس کا نکاح باپ اس کی مرضی کے بغیر کر دے تو جائز ہے کیونکہ یہ بھی چھوٹی ہے اور علت "ولایت صغیر" دونوں جگہ موجود ہے اور یہ وصف صغیر جس کو ہم نے ولایت کی علت بنایا ایسا وصف ہے کہ اس کو حکم (ولایت اب) کے ساتھ مناسبت بھی ہے کہ صغیر میں بجز موجود ہے اور جو شخص کسی کام سے عاجز ہو تو اس پر دوسرے کو ولایت حاصل ہوتی ہے، اور

ولی بنانے کی ضرورت پیش آتی ہے اور ضرورت سے احکام میں تغیر کا آنا حضور اقدس ﷺ سے منقول ہے۔

جیسے درندہ کا منہ لگا پانی ناپاک ہے تو بلی بھی درندہ ہے اس کا منہ لگا بھی ناپاک ہونا چاہیے، مگر حضور اقدس ﷺ کا ارشاد ہے کہ **إِنَّمَا هِيَ مِنَ الطَّوَافِينَ عَلَيْكُمْ وَالظَّوَافَاتِ أُوْ كَمَا قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لِلْمُلَائِكَةِ** ”بلی گھر میں چکر لگانے والوں بار بار آمد و رفت کرنے والوں میں سے ہے۔“

چھوٹے سوراخوں سے گھس آتی ہے تو اس سے پانی کی حفاظت میں عجز ہے اور ناپاک کہنے میں حرج ہوگا اس لیے ضرورت ہے کہ اس کو ناپاک نہ کہا جائے تو عجز و ضرورت کی بنیا پر ”سُورَةٌ“ (یعنی بلی کا جھوٹا) کو پاک قرار دیا اسی طرح ہم ثیبہ صغیرہ پر ضرورت کی وجہ سے باپ کی ولایت کو ثابت کرتے ہیں۔ معلوم ہوا علت صالح بھی ہے حکم کے موافق بھی ہے۔

اور علت کے مُعْدَل ہونے کا مطلب یہ ہے کہ نص سے یا اجماع سے کسی موقع پر اس علت نے اپنا اثر دکھایا ہو۔ جیسے صفر جس کو ہم نے ثیبہ صغیرہ پر ولایت نکاح کی علت قرار دیا ہے یہ علت بالاجماع ثیبہ صغیرہ اور باکرہ صغیرہ پر باپ کے لیے ولایت بالمال میں اپنا اثر دکھا چکی ہے، یعنی بالاجماع دونوں کے مال میں تصرف کرنے کا حق باپ کو ہے۔ معلوم ہوا نفس کی فکر مال سے زیادہ ہونا چاہیے تو اس میں بھی ولایت حاصل ہو سکتی ہے۔ ذات کی خیرخواہی مال کی خیرخواہی سے بڑھ کر ہے اگر صغیرہ کو مال دے دیا جائے تو یہا خرچ کرے گی اسی طرح بے موقع کسی کے نکاح میں اپنی ذات کو دے دیا تو زندگی خراب ہو گی۔

جب علت میں یہ شرائط پائی جائیں تب اس علت کو حکم کی بنیاد بنا کر دوسرے موقع میں حکم ثابت کرتے ہیں۔

تواب قیاس کو ایک مثال سے سمجھ لیجئے جو پہلے گذری بھی ہے کہ حضرت سید المرسلین ﷺ کا ارشاد ہے: **الْحِنْطَةُ بِالْحِنْطَةِ وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ وَالْتَّمْرُ بِالْتَّمْرِ وَالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ وَالْذَّهَبُ بِالْذَّهَبِ وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ مِثْلًا يَدًا بِيَدٍ وَالْفَضْلُ رِبَابًا** ”دیگر ہوں کو

گیہوں کے بدلہ، جو کو جو، کھجور کو کھجور، سونے کو سونے اور چاندی کو چاندی کے بدلہ میں برابر برابر دست بہ دست (نقد) پہنچو۔“

اس مبادلہ میں اگر کسی طرف زیادت ہو خواہ ظاہری کہ ایک طرف ایک من گیہوں دوسری طرف پون من یا زیادہ یا معنوی ہو کہ ایک من گیہوں ایک نے تو بھی دے دیئے اور دوسرا چار ماہ کے بعد دے گا تو یہ بھی زیادت ہے کہ اس میں ایک کا فائدہ ہے تو یہ زیادت سود ہو جاتی ہے۔

ہم نے غور کیا کہ زیادت سود کیوں ہوتی ہے؟ برابری کیوں ضروری ہے؟ ادھار کیوں جائز نہیں؟ تو ہماری سمجھ میں آیا کہ حضور اقدس اللہ علیہ السلام نے دو ہم جنس چیزوں کو مقابلہ میں رکھا اور وہ قدری بھی ہیں، ناپ تول کر بکنے والی ہیں۔ معلوم ہوا کہ حکم کی علت اتحاد جنس و قدر ہے جہاں بھی اس قسم کا مبادلہ ہو اور یہ علت موجود ہوگی تو یہ حکم بھی ثابت ہو جائے گا، یہ قیاس کی حقیقت ہوگی۔ **واللہ تعالیٰ اعلم بالصواب!**

### فصل (۳)

## استحسان

قياس کی ایک اعلیٰ قسم استحسان ہے۔ استحسان کا مطلب یہ ہے کہ ایک نص میں حکم کی ایک ظاہری علت موجود ہے جو ایک حکم کا تقاضا کرتی ہے، مگر غور و تأمل کے بعد گہرائی سے ایک پوشیدہ علت ظاہر ہوتی ہے اور وہ علت ظاہرہ سے قوی ہوتی ہے تو حکم اس علت خفیہ قویہ کے موجب دینے کا نام استحسان ہے۔ اس کی متعدد اقسام ہیں جس کی تفصیل مطولات میں ان شاء اللہ تعالیٰ پڑھو گے۔

تمت بالخير

رسالة الأصول بنصرة الله وفضله العزيز الحميد بعد صلاة العصر يوم  
الإثنين من ثلاثين رمضان - زادها الله تعظيمًا - سنة أربع مائة بعد الألف.

## دعاۓ تکمیل

عارف باللہ قطب العالم شیخ الحدیث مولانا مولانا محمد زکریا مذکولہ العالی سے سہارن پور میں شوال ۱۳۹۹ھ میں مذکورہ رسالہ مرتب کرنے کا ارادہ ظاہر کیا، تو حضرت موصوف نے قلبی مسرت کا اظہار فرمایا کہ اس کی تکمیل کے لیے دعاۓ خیر فرمائی، اسی دعا کی برکت کا شمرہ ہے کہ اللہ جل جلالہ نے بہت جلد رسالہ مکمل کرنے کی توفیق عنایت فرمائی۔ اللہ جل جلالہ حضرت متعنا اللہ بفیوضہ کے سایہ کو عالم پر تادیر قائم رکھیں۔ آمین ثم آمین!

## دعاۓ مقبولیت

داعی الی اللہ عالم رباني حضرت جی مولانا انعام الحسن دامت برکاتہم کو شوال ۱۳۰۰ھ بمقام سہارن پور رسالہ کا قلمی نسخہ مسودہ پیش کیا، نہایت دلچسپی سے کچھ صفحات کا مطالعہ کیا اور رسالہ کی مقبولیت کے لیے آپ نے دعا فرمائی۔ فجزاہم اللہ تعالیٰ خیر الجزاء۔ اللہ جل جلالہ اس دعا کو قبول فرمایا کہ رسالہ کو مقبول بنائیں۔ آمین ثم آمین!

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

احقر محمدی الدین

عفا اللہ عنہ و عن والدیہ

۲۰ رمضان المبارک دوشنبہ ۱۳۰۰ھ

# مكتبة الباشري

## المطبوعة

| ملونة كرتون مقوى                           | ملونة مجلدة                        |
|--------------------------------------------|------------------------------------|
| السراجي                                    | شرح عقود رسم المفتى                |
| الفوز الكبير                               | متن العقيدة الطحاوية               |
| تلخيص المفتاح                              | المرفقة                            |
| دروس البلاغة                               | زاد الطالبين                       |
| الكافية                                    | عوامل النحو                        |
| تعليم المتعلم                              | هداية النحو                        |
| مبادئ الأصول                               | إيساغوجي                           |
| مبادئ الفلسفة                              | شرح مائة عامل                      |
| هداية الحكمة                               | المعلقات السبع                     |
|                                            | هداية النحو (مع الخلاصة والتمارين) |
|                                            | متن الكافي مع مختصر الشافعي        |
| <b>ستطبع قريباً بعون الله تعالى</b>        |                                    |
| ملونة مجلدة / كرتون مقوى                   |                                    |
| الجامع للترمذى                             | الصحيح للبخارى                     |
| التسهيل الضروري                            | شرح الجامى                         |
|                                            |                                    |
| <b>Books in English</b>                    |                                    |
| Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3)            |                                    |
| Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)             |                                    |
| Key Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)         |                                    |
| Al-Hizb-ul-Azam (Large) (H. Binding)       |                                    |
| Al-Hizb-ul-Azam (Small) (Card Cover)       |                                    |
| Secret of Salah                            |                                    |
| Other Languages                            |                                    |
| Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding)   |                                    |
| Fazail-e-Aamal (German)                    |                                    |
| <b>To be published Shortly Insha Allah</b> |                                    |
| Al-Hizb-ul-Azam (French) (Coloured)        |                                    |

### Books in English

- Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3)
- Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)
- Key Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)
- Al-Hizb-ul-Azam (Large) (H. Binding)
- Al-Hizb-ul-Azam (Small) (Card Cover)
- Secret of Salah

- Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding)
- Fazail-e-Aamal (German)

To be published Shortly Insha Allah  
Al-Hizb-ul-Azam (French) (Coloured)

# مکتبہ البشیر

## طبع شدہ

| رُنگین مجلد          | فصول اکبری                                             | کریما                                          |
|----------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| معلم الحجاج          | میزان و منشعب                                          | پند نامہ                                       |
| فضائل حج             | نماز مدلل                                              | پیش سورۃ                                       |
| تعلیم الاسلام (مکمل) | نورانی قاعدہ (چھوٹا / بڑا)                             | سورۃ یس                                        |
| حسن حسین             | بغدادی قاعدہ (چھوٹا / بڑا)                             | عمر پارہ درسی                                  |
|                      | رحمانی قاعدہ (چھوٹا / بڑا)                             | آسان نماز                                      |
|                      | تیسیر المبتدی                                          | نماز حنفی                                      |
|                      | منزل                                                   | مسنون دعا میں                                  |
|                      | الاعتباہات المفیدۃ                                     | خلفاء راشدین                                   |
|                      | سیرت سید الکوینین <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small>    | امت مسلمہ کی مائیں                             |
|                      | رسول اللہ <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> کی نصیحتیں | فضل امت محمدیہ                                 |
|                      | حیلے اور بہانے                                         | علیکم سنتی                                     |
|                      | اکرام المسلمين مع حقوق العباد کی فکر کیجیے             |                                                |
| رُنگین کارڈ کور      | کارڈ کور / مجلد                                        |                                                |
| آداب المعاشرت        | اکرام مسلم                                             | فضائل اعمال                                    |
| زاد السعید           | مفتاح لسان القرآن                                      | منتخب احادیث                                   |
| جزاء الاعمال         |                                                        |                                                |
| روضۃ الادب           |                                                        |                                                |
| آسان اصول فقه        |                                                        |                                                |
| معین الفلسفہ         |                                                        |                                                |
| معین الاصول          |                                                        |                                                |
| تیسیر المنطق         |                                                        |                                                |
| تاریخ اسلام          |                                                        |                                                |
| بہشتی گوہر           |                                                        |                                                |
| فوائد مکیہ           |                                                        |                                                |
| علم الخو             |                                                        |                                                |
| جمال القرآن          |                                                        |                                                |
| نحو میر              |                                                        |                                                |
| تعلیم العقاد         |                                                        |                                                |
| سیر الصحابیات        |                                                        |                                                |
| صرف میر              |                                                        |                                                |
| تیسیر الابواب        |                                                        |                                                |
| نام حق               |                                                        |                                                |
|                      | علماء قیامت                                            | فضائل درود شریف                                |
|                      | حیاة الصحابہ                                           | فضائل صدقات                                    |
|                      | جوہر الحدیث                                            | آنکنہ نماز                                     |
|                      | بہشتی زیور (مکمل و مدلل)                               | فضائل علم                                      |
|                      | تبیغ دین                                               | اللّٰہ اکاظم <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> |
|                      | اسلامی سیاست مع تکملہ                                  | بیان القرآن (مکمل)                             |
|                      | کلید جدید عربی کا معلم                                 | مکمل قرآن حافظی ۵ اسٹری                        |
|                      | ( حصہ اول تا چارم )                                    |                                                |